

ഡി. എഹൗർ

# ദൈഖ ജീവി ദയ തെറ്റവം



രക್ತ ಜಾತಿ ರಕ್ತ ತಡವಂ

# ଓର୍ଦୁ ଜୀବି ଓର୍ଦୁ ବେଳପଂ

ଶ. ମୃହମତେ



ଉତ୍କଳାମିକ ପ୍ଲେଟିଶିଙ୍ଗ ହାଉସ  
କୋଣ୍ଡିକୋଡ଼, ତିଲୁଵନନ୍ଦପୁରା, ଏଠିଳାକୁଳା, ତୁରୁର, କଣ୍ଟର

**ORU JATHI ORU DAIVAM (Malayalam)**

(*Ancient History*)

By T. MUHAMMED

Publishers:

**ISLAMIC PUBLISHING HOUSE,**

P.O. Merikkunnu, Kozhikode- 673 012

Kerala State, India

E-mail: iphdireeth.net

First Published: January 1974

Twelfth Edition: September 2005

Cover: Nasar Eramangalam

Type setting: I.P.H. DTP

Printers: Kairali Offset, Calicut

Rights with the Publishers

**Distribution:**

I.P.H. Fourland Building, Rajaji Road, Kozhikode-4, E-mail : iphcalicuteeth.net

I.P.H., M.P. Road, Kozhikode - 673 001

I.P.H, Islamic Centre, Market lane, Palayam, Thiruvananthapuram - 695 034

I.P.H, Madeena Masjid Complex, Padma Jn. Pullepady, Kochi - 35

I.P.H, I.P.H. Tower, P.O. Road, Thrissur-1

I.P.H, E. 34/236, Opp. Noor Masjid, Kannur -1

**Price Rs : 15.00**

---

OJO

Sub 93, SN 97/3000 TC 33000

ISBN 81-8271-145-2

## പ്രസ്താവന

ഭരതീയ സംസ്കൃതിയുടെ തായ്‌വലുകൾ സസ്യക്ഷേമം പരിശോ  
ധിച്ച്, അവ എക്കണ്ണവത്യതിലും സെമിറ്റിക് പ്രവാചകർമ്മാരുടെ  
പ്രഭോധന സന്ദേശങ്ങളിലുമാണ് ചെന്നാത്തിനില്ക്കുന്നതെന്ന്  
സമർപ്പിക്കുകയാണ് പണ്ഡിതന്മാരും ട്രേഷ്കന്മാരും ഗ്രന്ഥകാരൻ.  
തന്റെ അനൈപ്പണ പഠനങ്ങളിൽ തികഞ്ഞ സത്യസാധത പുലർത്തു  
ന്ന ഗ്രന്ഥകർഷ്ണാവ് ഏതിഛേരനു നിത്യമണം പുതുച്ചയാർന്നതും  
യുദ്ധത്തിലുംവുംതെ. തപദ്ധമാനമായ സമർപ്പണങ്ങളാട നടത്തപ്പെട്ട്,  
സംസ്കാരങ്ങളുടെ മൂല താരതമ്പരം അനൈപ്പണ കുതുകികളിൽ  
കൗതുകമുണ്ടാർത്ഥാതിരിക്കില്ല.

പ്രസാധകൻ

## ഒരു ജാതി ഒരു ദൈവം

“അല്ലെങ്കിലും മനുഷ്യരേ, ഒരാൺിൽ നിന്നും പെട്ടീൽ നിന്നുമാണ് നിങ്ങളെ നാം സ്വീകരിച്ചിട്ടുള്ളത്. പിന്നെ നിങ്ങളെ സമുദായങ്ങളും ഗോത്രങ്ങളുമാകി; നിങ്ങൾ പരസ്പരം പരിചയപ്പെടേണ്ടതിന്. അല്ലോഹുവികൾ എറ്റവും ആദരണ്ണായൻ കുടുതൽ ക്ഷേത്രങ്ങളായിരിക്കും, നിശ്ചയം!”

### മാനവകുലം ഓന്ന്

എഷ്യാ വർക്കരയുടെ മധ്യപക്ഷിമ ഭേദത്ത് ‘ആർമീനിയ’ എന്നു പേരായ ഒരുന്നത് പർവതമുണ്ട്. ആ പർവതത്തിന്റെ തെക്കേ ചെർവിൽ നിന്ന് ഒരു നദികൾ പൊട്ടിപ്പൂറപ്പെട്ട്, രണ്ടു സാരണികളിലൂടെ ഒഴുകുന്നു. അവസാനം അവ ‘ശത്രൂൽ അറബ്’ (Shatt al arab) എന്നിടൽ സന്ധിച്ച് എകനദിയായി പേരിഷ്യൻ ഉർക്കടകലിൽ ചെന്നുചേരുന്നു. പ്രസ്തുത നദികളിലെന്നിനെ ‘ഹുറാത്’ എന്നും മറുടെനെ ‘ദിജിലത്’ എന്നുംാണ് അറബികൾ വിളിക്കുന്നത്. ഇള്ളിപ്പുകാർ അവയ്ക്ക് ധമാക്രമം ‘യുഫ്രേന്’ എന്നും ‘ടെഗ്രീൻ’ എന്നും പറയുന്നു. അവയുടെ ഇടയ്ക്കുള്ള ഭൂഭാഗത്തിന് ഗ്രീക്ക് ഭൂമിശാസ്ത്രകാരന്മാർ ‘മെസാപ്പാടേമിയ’ എന്നു പേരിട്ടു. നദികൾക്കിടയിലുള്ള സമലം എന്നർമ്മം. ഇന്ന് ആ പ്രദേശം ‘ഹുറാവ്’ എന്ന പേരിലാണ് അറിയപ്പെടുന്നത്.

ലോകത്ത് അറിയപ്പെട്ട, എറ്റവും പ്രാ�ീനമായ മനുഷ്യസംസ്കാരം മെസാപ്പാടേമിയിലാണ് തിച്ചുവളർന്നതെന്ന് പൊതുവേ വിചാരിക്കപ്പെടുന്നു. ‘സുമേരിയൻ സംസ്കാരം’ എന്നാണ് ആധുനിക ചരിത്രകാരന്മാർ അതിനെ വിളിക്കുന്നത്. ഇതിന്റെ കാലം ഉദ്ദേശം ബി.സി. 6000-മോ 7000-മോ വർഷങ്ങൾവരെ എത്തുമെന്നാണ് ഗവേഷകരുടെ നിഗമനം. പ്രസിദ്ധ ആംഗ ലേയ ചരിത്രകാരനായ എച്ച്.ജി. വൈസ് തന്റെ ‘ലോകചരിത്ര സംഗ്രഹം’ എന്ന പുസ്തകത്തിൽ രേഖപ്പെടുത്തുന്നു:

“ഉദ്ദേശം കീ.മു. 6000-ാമാണ്ഡിനോ 7000-ാമാണ്ഡിനോ അടുത്ത് എഷ്യ ദിലെ ഫലപ്രാംഗങ്ങളായ പ്രദേശങ്ങളിലും നേരൽ നദീതീരത്തും പെറു സംസ്കാരത്താട്ട കിടന്നില്ലക്കുന്ന ഒരു ധനികസംസ്കാരത്താട്ടകൂടിയ മനുഷ്യ സമുദായങ്ങൾ ആവിർഭവിച്ചുകഴിഞ്ഞിരുന്നു..... എന്നാൽ, മെസാപ്പാടേ മിയ(ഹുറാവ്)യുടെ തെക്കുഭാഗങ്ങളിലും ഇംജിപ്പതിലുമാണ് ആദ്യമായി പട്ടണങ്ങളും ക്ഷേത്രങ്ങളും ജലസേചന പദ്ധതികളും, വെറുമെംബു ശാമ്യ നഗരത്തിൽ നിന്നും അല്പം ഉയർന്ന സാമുദായിക ഘടനയുടെ മറ്റു ലക്ഷ

ഓൺലൈം പ്രത്യേകശപ്പെട്ടുനന്ന്. അക്കാദമിയോളിൽ യുഫ്രോസ്യ് നദിയും ചെറഗ്രീസ് നദിയും വിഭിന്ന സ്വരംകിളിലൂടെയാണ് പാർസി ഉൾക്കെടലിൽ ചെന്നുവിണിരുന്നത്. ഈ രണ്ടു നദികൾക്കും മധ്യയുള്ള ഭൂഖണ്ടണം സുമേരിയക്കാർ ആദ്യമായി അവരുടെ പട്ടണങ്ങൾ പണിത്തത്.”<sup>2</sup>

ഈ സുമേരിയക്കാരുടെ ശരീരാകൃതിയും മറ്റും ആധുനിക പുരാതന ഗവേഷകൾ നിർണ്ണയിച്ചിട്ടുണ്ട്. തവിട്ടുനിറങ്ങേണ്ടാണു മുന്നോട്ടുനിനില്ക്കുന്ന നാസികയോടും കൂടിയവരായിരുന്നു അവർ.<sup>3</sup>

മേൽപ്പറഞ്ഞ പ്രകാരം, സുമേരിയാ ജനപദ്ധതിൻ്റെ ചരിത്രത്തിന് എല്ലായിരമോ ഒന്നതിനായിരമോ വർഷത്തെ കാലപ്രസ്ഥക്കും ഇന്നത്തെ ചരിത്രകാരൻമാർ തന്നെ കണ്ണിലിക്കുന്നു. എന്നാൽ, സുമേരിയൻ പുരാണപ്രകാരം ആ ജനതയുടെ ചരിത്രത്തിന് അതിനേക്കാൾ എത്രയോ കൊല്ലുത്തെ പഴം യുണ്ട്. (കി.മു. 2300-മാണിനോട്ടുത് സുമേരിയയിലെ പുരോഹിത ചരിത്രകാരൻമാർ നാട്ടിൻ്റെ പുരാതന ചരിത്രത്തെപ്പറ്റി ഒരേന്നും നടത്തുകയുണ്ടായി. അവരുടെ നിഗമനത്തിൽ ജലപ്രളയ(തുഫാൻ)ത്തിനു മുമ്പ് അവിടെ പത്തു രാജവംശങ്ങൾ 4,32,000 വർഷങ്ങൾ വാണിഡ്ടുണ്ട്.<sup>4</sup> ഈതു പ്രകാരം (കി.മു. 400-മാണിനോട്ടുത് ജിവിച്ച ബാബിലോണിയയിലെ ഒരു ബാൽക്കേഷ്ടത പുരോഹിതനായ ബെറസുസും (Berasus) ആ ദേശത്തിൻ്റെ ഒരു ചരിത്രം എഴുതിയിരുന്നു. മുലഗ്രന്ഥം നഷ്ടപ്പെട്ടുപോയെങ്കിലും അതിൽനിന്നുള്ള ഉദ്ധരണികൾ ജൂത- യവന ചരിത്രകാരൻമാർ താനാഞ്ചുടുടക്ക കൂട്ടികളിൽപ്പെട്ടുണ്ട്. ബെറസുസും മേൽപ്പറഞ്ഞ കണക്കുതന്നെയാണ് അംഗീകാരിച്ചിട്ടുള്ളത്.<sup>5</sup>

പ്രസ്തുത കണക്കിൽ ഒരു പുജ്യം കൂടി ചേർന്നാൽ ഭാരതീയരുടെ പുരാണമനുസരിച്ചുള്ള ഒരു ‘മനനത്ര’മായി, പുരാണ പ്രകാരം ഒരു മനുവിന്റെ വാച്ചപ്രകാരം 43,20,000 മനുഷ്യവർഷങ്ങാണ്. ബാബിലോണിയൻ പുരാണത്തിലാകട്ട, പ്രളയത്തിനു മുമ്പുള്ള കാലം 4,32,000 വർഷവും. ആകയാൽ, പ്രസ്തുത രണ്ടു കണക്കുകൾക്കും തമിൽ നിഗ്യാധമായ എന്നോ ബന്ധമുണ്ടെന്നും അനേകാനും പകർത്തിയപ്പോൾ ഒരു പുജ്യം ഏറുകയോ കൂറയുകയോ ചെയ്തതാവാമെന്നും പിലർ അനുമാനിക്കുന്നു.<sup>6</sup> ഈ അനുമാനം അടിസ്ഥാനപരമാണെന്ന് പറഞ്ഞുകൂടാം.

എതായാലും ഇതുരുതു കണക്കുകളും ചരിത്രങ്ങളും ആധുനിക ചരിത്രവിദ്യാർമ്മികൾക്ക് സ്വീകാര്യമല്ല. വന്നനെല്ലാം വേശാഭ്യന്തരം തെളിയിക്കുന്ന കാലഗണന മാത്രമേ അവർ അംഗീകാരിക്കുകയുള്ളതും. അങ്ങനെ കൂടുതൽ സുക്ഷ്മവും വസ്തുതിപ്പംവുമായ കണക്ക് പെച്ചുനോക്കിയാൽ തന്നെ സുമേരിയൻ നാഗർഖത്തുക്ക് 8000-ത്തിൽപ്പരം വർഷത്തെ പഴം കല്പിക്കാം. മെസാപ്പൊട്ടോമിയൻ സാഹിത്യചരിത്രകാരനായ ശ്രീകൃഷ്ണാചൈതന്ത്യ എഴുതുന്നു: “കി.മു. 5262-ൽ നിപ്പുറിലും കി.മു. 4500-ൽ കിഷിലും കി.മു. 3500-ൽ ഉറിലും രാജവംശങ്ങൾ തിച്ചിരുന്നതിന് തെളിവുണ്ട്.”

ബെബബിൾ പഴയനിയമത്തിലും വൃഥതാനിലും നന്നാമത്തെ മനുഷ്യസമുദായ സമുഖാരകനായി വർണ്ണിക്കപ്പെട്ട ഒരു മഹാനാശം നോഹം. ഇമാം ബുഖാരിയും ഇമാം മുസ്ലിമും ഉദ്ധരിച്ച ഒരു നബിവചനത്തിൽ അദ്ദേഹത്തെ

‘അവലുർഗുസുൽ’ (പ്രമാഥ ദുതൻ) എന്ന് വിശേഷിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു.<sup>9</sup> ഈ മഹാഐസ് മതപ്രബോധന കേന്ദ്രം മെസാപ്പാട്ടേമിയയായിരുന്നുവെന്ന് അധ്യനിക മുസ്ലിം പണ്ഡിതമാരിൽ പ്രഗല്ഭനായ മാലാനാ അബ്ദീൽ കലാം ആസാദ് തബറ്റീ ഖുർആൻ ഭാഷ്യത്തിൽ തെളിവുസഹിതം സമർപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്.<sup>10</sup> അതിനാൽ, മഹാനായ നൃപനവി ഒരു സുമേരിയനായിരുന്നു എന്ന് കരുതാൻ നൂയായമുണ്ട്. കുടാതെ നോഹയുടെ കാലത്ത് സംഭവിച്ചതെന്ന് വൈബിളും ഖുർആനും പ്രതിപാദിക്കുന്ന ജലപ്രളയകമ ഇറാവിൽ നിന്ന് വന്നനുംപെയുള്ളതിൽ ശിലാരേവകളിൽ സ്ഥലം പിടിച്ചിട്ടുണ്ട്. ശ്രീകൃഷ്ണ ചെപ്പത്തു എഴുതുന്നു:

“ബാബിലോണിയൻ സാഹിത്യത്തിൽ ലോകത്തെയും മനുഷ്യവർഗ്ഗ തന്ത്യം നശിപ്പിച്ച ഒരു മഹാപ്രളയത്തെപ്പറ്റി അനേകം പാഠാന്തരങ്ങളുണ്ട്. ഇവയിൽ എറ്റവും അവസാനത്തെത്തതിൽ ഈ കമ ‘ഗിൽഗമേഷി’ എന്ന ധിരകൃത്യങ്ങളെപ്പറ്റിയുള്ള നീണ്ട കവിതയിൽ ഉൾപ്പെടുത്തപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.”<sup>11</sup>

ചരിത്ര പ്രസിദ്ധമായ ആ മഹാപ്രളയത്തിൽ നിന്നു നോഹയും കുടകയുള്ള ഏതാനും മനുഷ്യരും ജനുകളെല്ലാം മാത്രമാണ് രക്ഷപ്പെട്ടെന്ന് വൈബിൾ പറയുന്നു. ശിഷ്ടങ്ങന്മാരെല്ലാം പ്രളയത്തിൽ മുങ്ങിമരിച്ചു. നോഹയും കുടുകാരും ഒരു കപ്പലിൽ പെടുകയാണ്-കയറിയായിരുന്നു രക്ഷപ്രാപ്തി. പ്രളയാന്തരം ആ കപ്പൽ ഒരു മലയുടെ മുകളിൽ ചെന്നുചൂഢു. ആ മലയുടെ പേര് ‘അരാഹാത്ത്’ എന്നാണ് വൈബിൾ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്; ഖുർആനിലാകട്ട, ‘അരഞ്ജുദി’ എന്നും. രണ്ടും തമിൽ വൈദ്യുതിക്കൊള്ളുന്നും അരംഭിന്നിയാ പർവതമാണ് വിവക്ഷയെന്നും ഇന്നതെ ഗവേഷണം തെളിയിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന് മാലാനാ ആസാദ് സമർപ്പിക്കുന്നു.” ഏതായാലും പ്രളയത്തിനും അവശേഷിച്ചത് നോഹയും അനുചരണമാരും മാത്രമാണെന്ന കാര്യത്തിൽ ഖുർആനും വൈകോപിക്കുന്നുണ്ട്.

ചരിത്രപരമായി യാതൊര്ദ്ദിസ്ഥാനവുമില്ലാത്ത വെറ്റും മതപുരാണമാണ് പ്രസ്തുത പ്രളയകമയെന്ന് അടുത്തകാലംവരെ പലരും ധരിച്ചുവന്നിരുന്നു. പക്ഷേ, ഇപ്പോൾ ആ ധാരണകൾ സംഘർപ്പം മാറ്റം വന്നതായി തോന്നുന്നു. ശ്രീ. ടി.സി. ശക്രമേനോൻ പുരാതത്തശവേഷണപരമായ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ‘ശതാബ്ദങ്ങൾക്കപ്പെടുത്തു നിന്നുള്ള ശബ്ദങ്ങൾ’ എന്ന കൃതിയിൽ രേഖപ്പെടുത്തിയതു കാണുക:

“ലോകം മുഴുവൻ ഒരു മഹാപ്രളയത്തിൽ മുണ്ടിരെയും നോഹയുടെ കപ്പലിൽ ഏതാനും മനുഷ്യരും മുഗ്രാഞ്ചെല്ലും രക്ഷപ്പെട്ടുവൈബന്നുമാണ് കമ. ഈ സംഭവങ്ങൾ വാസ്തവത്തിൽ നടന്നവയാണെന്നതിന് ആവശ്യമുള്ളിടത്തോളം തെളിവുകൾ ഇതുവരെ ലഭിച്ചിരുന്നില്ല. പക്ഷേ, അടുത്തകാലത്ത് ഏപ്പിച്ചാമെന്നതിൽ അരാഹാറ്റ് (Ararat) പർവതനിരകളുടെ ഇടയിൽ, ഏകദേശം ആറായിര അടി ഉയരമുള്ളാരു മലയുടെ മുകൾപരപ്പിൽ, ഒരു കപ്പലിന്റെ വില്പി മാതിരി ഒരു സാധനം കണ്ണാട്ടിയിരിക്കുന്നു. നിലനിരപ്പിൽ നിന്ന് ലോശം ഉയർന്നുനിൽക്കുന്നതു കുറച്ച തിരിച്ചരുമായ ഒരു രേഖപോലെ മലത മാണ് അതിപ്പോൾ കാണപ്പെടുന്നത്. കല്ലും മണ്ണും ലാവയും നിറഞ്ഞ ഉറച്ചുകിടക്കുകയാണ് മറ്റു ഭാഗങ്ങളെല്ലാം. ഏകദേശം നാനുറുപത്തി നീളവും

നൃസ്തിയപതട്ടി വീതിയുമുള്ള ഒരു താമരയിൽഭിന്നേ ആകുതിയാണ് ഭീമായ ഇത് വില്ലിക്കുള്ളത്. ഏകദേശം പതിനേന്ടട്ടി കുഴിച്ചപ്പോൾ അതിന്റെ അടിഭാഗം കണ്ണു നോഹിയുടെ ക്രമപ്പിലിന്നേ അളവുകൾ കേടുകേൾവി പ്രകാരം നമുക്കിരിയാം. അവ ഇത് അളവുകളോട് യോജിക്കുന്നുണ്ട്. തുർക്കിയിലെ വേദാമണ്ഡലത്തിന്മാരുടെ ആദ്യമായി ഈ സാധനം കണ്ടെത്തിയത്. അവ രൂടെ സൈനിക വകുപ്പു ഗവേഷണശാലയിൽ കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ ശേഖരിച്ചുവരുന്നുണ്ട്.”<sup>12</sup>

ഉത്തല്ലാം തെളിയിക്കുന്നത് നോഹിയുടെ പ്രബോധന കേന്ദ്രം മെസാപ്പോട്ടേമിയയിലായിരുന്നുവെന്നാണ്. അദ്ദേഹത്തിന്നേ പിൻമുറക്കാരായ സുമേരിയൻ ജനതയാവണം, മെസാപ്പോട്ടേമിയയിൽ ആദ്യമായി സാന്സ്കാരികവും പട്ടത്തുയർത്തിയത്. ബൈബിൾ മതപ്രകാരം പ്രായത്തിനു ശേഷ മുള്ള മനുഷ്യസമുദായം നോഹിയുടെ സന്തതികളാണ്. മറുള്ള ജനം പ്രായത്തിൽ നാമവാഗ്രാഹണമായി.

പട്ടകത്തിൽ നിന്ന് പുറത്തിരിഞ്ഞുവോൾ നോഹിയുടെ ശേം, ഹാം, ധാമേതർ എന്നീ മുന്ന് പുത്രമാരും അവരുടെ പുത്ര- കളത്താളുമാണുണ്ടായിരുന്നത്.<sup>13</sup> ഇവരിൽ നിന്നാണ് മാനവ സമുദായം വിണ്ണും ജന്മംകൊണ്ടതെന്ന് ഉത്ത്പത്തിപ്പെട്ടതുക്കത്തിൽ പറയുന്നു. ഈ വിശദികരണം ശരിയായാലും അഭ്യൂതിലും, മനുഷ്യസമുദായം രാണിൽനിന്നും പെട്ടിൽ നിന്നുമുള്ളവരാണെന്ന് വുർആൻ പ്രഖ്യാപിച്ചത് നാം കണ്ണു.<sup>14</sup>

മഹാനായ നൃപ്പനവി ഏകദൈവവസിഭാന്തത്തിലേക്കാണ് സജനത്തെ ക്ഷണിച്ചിരുന്നതെന്ന് വുർആൻ അസാദിഗ്രഥമായി പ്രഖ്യാപിക്കുന്നു.<sup>15</sup> ഇതിന്റെ അർദ്ദം, നോഹിയുടെ കാലത്തിനു ശേഷം മെസാപ്പോട്ടേമിയയിൽ അധിവാസമുറപ്പിച്ച അദ്ദേഹത്തിന്നേ അനുചരണാർ ഏകദൈവവാദയകരായിരുന്നുവെന്നാണ്. മറ്റൊരുവിധം പറഞ്ഞാൽ, ഇന്നറിയപ്പെട്ട സംസ്കാരങ്ങളുടെ കുടുതലിൽ അതിപ്രാപ്തിനമായ സുമേരിയൻ പരിഷ്കാരത്തിന്നേ ശില്പികൾ ശരിയായ സത്യത്തിന്റെയും ധർമ്മത്തിന്റെയും അടിസ്ഥാനത്തിലാണ് നിലകൊണ്ടിരുന്നത്. വ്യതിചലനങ്ങളും വ്യതിയാനങ്ങളുമെല്ലാം അന്നരകാല സുഷ്ടികൾ മാത്രമാണ്.

### ഭാരതീയ സംസ്കാരോത്പത്തി

ഇനി നമുക്ക് ഭാരതീയ സംസ്കാരത്തിന്നേ ഉദ്ഭവത്തപ്പറ്റി ചിന്തിക്കാം. ഇൻഡ്യാ- ആദ്യമാരാണ് ഭാരതീയ സംസ്കാരത്തിന്നേ ആദിമ ശില്പികൾ ഒരു ധാരണ അടുത്തകാലംവരെ ചരിത്രകാരനാർ വെച്ചുപുലർത്തിയിരുന്നു. എന്നാൽ, മറ്റൊരു രംഗങ്ങളിലുമെന്നപോലെ, ഇന്ത്യാ ചരിത്രത്തിലും ഇരുപതാം നൂറ്റാണ്ട് മഹത്തായ വില്ലും സുഷ്ടിച്ചു. ആദ്യമാർ ഇന്ത്യയിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതിനു മുമ്പുതന്നെ ഇവിടെ പുരോഗമനാത്മകമായ ഒരു സംസ്കാരം നിലവിലുണ്ടായിരുന്നുവെന്ന് അസാദിഗ്രഥമായി തെളിഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

1922-27 കാലങ്ങളിൽ സിനിയു സംസ്ഥാനത്തിലെ ലഡ്കാന ജില്ലയിൽ പെട്ട മോഹൻജദാരോധായിലും പഞ്ചാബിലെ മോണ്ടഗോമറി ജില്ലയിൽ പെട്ട ഹസ്പായിലും നടത്തപ്പെട്ട വനന ഗവേഷണമാണ് ഇന്ത്യാ ചരിത്രം തിരു

தனியெடுத்திசூத். ஸப்தஸினியூவில் 5000 வர்ஷங்கள்க்கு முன்புதென ஸுஸங்கல்டிவெலு ஸுஸபஞ்சவுமாய ஏரு நாகரிகாவிதம் வழிநோக்கின்றி எனு. ஹூ நாகரிகத்தைக் 'மோஹாஜராரே ஹஸ்யஸ் ஸிவிலெலஸேஷன்' (Mohen-jo- Daro Indus Civilization) என்னாள் பிரபுதுத வகுப்புவேஷன் தனிடு மேல்நோடு வரிசிருந ஸர் ஜோன் மார்ஷல் நாமக்ரளை செய்தி இருந்த. பொதுவில் 'ஸினியூநிதீசுதென் ஸங்காரம்' எனு விளிப்புவருநு. ஸினியூநிதீயூநெயு ராவினாதியீநெயு ராவு நாகரிகத் தாஷ்சுவழுத்தென்ற. ஸினியூவிலெர் ஏரு போஷகராதியாள் ராவி.

ஸினியூநிதீசுதென் ஸங்காரத்தைக் குதமாகாலவும் புராதாத்தைய வேஷக்கார் களாகாக்கியிடுங்கள். வி.நி. 3250 முதல் வி.நி. 2760 வரை யாளன்று.<sup>6</sup> ஹதோட டாரதீய ஸங்கார பரித்தும் வழலை ஶதாவ்பாணங்கள் பிரகோட் நீண்டியிறிக்கூக்காயாள். என்னால், ஸப்தஸினியூவில் ஸங்காரஸ்யம் படித்துயர்த்திய கரண்கள் அருடுநெதையிருநு? வே஽ாநிஸாபி தூண்தலூடு உடமக்குாய அருடுந் ஜநதயுநெதையிருந்னிலூ என் பொயேள ஗வேஷக்காரர்ஹலூா அலிப்பாயபூடுநு. செஸ்யவரும் அருடுநாரும் தமிழ் ஶரிராக்குதியிலூ டாஷயிலூ மத்திலூ யாதொடுப்புவும் காளூநிலெண்ணாள் அவர் பரியுநென். அருடுநோட்டெக்காருந நிரா வெலுதை யாயிருநுவென் அவருடெ புராதன ஸாபித்துண்கள் ஸுபிப்பிக்கூநுங்கள். என்னால் ஸினியூநிதீசுதென் நிவாஸிக்குடைத் தவிட்டுநிரமாயிருநு. ஹது போலை அவருடெ முவாகுதி, வலுப்பு, வங்குதயாரள்தீதி, வேஷ ழூஷா திக்கி அனங்கெ பலதும் அருடுநாருடெதீங்கள் நினுங் கிளமாயிருநு. ஶி. டி. நி. கங்கமேநோன் எழுதுதி:

"ஸினியூதென் நிவாஸிக்குடை வலுப்பு, முவலாவம், வங்குதயாரளை ஸ்ரூபாயம் முதலாயவெய்ப்பு அவரின்கண்கள் என்று பரியுநு? அனாதை ஶ்ரமஶாலைங்களில் நினு கிட்டுந அனப்பிக்குதித் நினும் அவருடெ வலுப்பு அளியா. பாடுதெங்குலூ புமருக்குலூ முடுமுது நிரிமிலூத்தத்தும் நிரிமு ஒன்றுமாய பிரதண்கள், பாகக்கி என்பிவதித் நினும் முவத்தெர்ந் அருகுதி, ஸாயாரளை நிரா, வேஷ ழூஷாதிக்கி என்னிவெய ஸங்ஸாரிப்பு விவரண்கள் கிட்டுநதைள். நலை நாஸிக்கணைடுக்குடி குரிசூரை நீளை முவமாயிருநு அவருடைத் தெர் அங்குமானிகளை. குரிசூரை தவிட்டு (Brown) நிராத்திலாள் பிரத்ததீங்கள் அவரை காளூநை. முடி குருப்புத்தென். மிகவாரும் குஶஶாத்தராயிருநுவென்று புதுஷ்ரமார் ஸாயாரளை தாடி வழுத்தியிருநுவென்று உலாபிக்கா. தலமுடி பின்னிலேகள் வலிசிறுகெக்கிய ஸ்ரூபாயத்தீலாள் காளூநை. புருஷரமார் பிரத்ததை ழூடு (Embroider)குடிய ஏரு தரம் உட்பூப்பு வலத்துதோசு முடாதெ யிளிருநு."<sup>7</sup>

அருடுநாருடெ வேஷ ஸங்குதமாயிருநு. அவருடெ பொசிப்பிஸாபி தூண்தலூலூ அது டாஷயிலாள். என்னால், ஸினியூநிதீக்காவாஸிக்குடை வேஷ ஸங்குதமாயிருந்னிலூ. வகுப்புதைக் குடிசு அதிரகளைக்கிண் முழு(Seals)க்குதித் தெருடை வேஷ வேவெப்புத்துதி வெஷ்டிடுங்காயிருநு. அவர் ஏருதாங் பிரதலிபியாள் உபயோகித்திருநென். அது லிபி ஹதுவரை

വായിക്കെപ്പട്ടിക്കില്ല

ഇത്തരം കാരണങ്ങളാൽ സിനധ്യുനദീതെ നിവാസികൾ ആരുജനതയിൽ നിന്നു വ്യത്യസ്തമായിരുന്നുവെന്നുള്ള നിഗമനത്തിലാണ് പുരാവസ്തു ശവ ഷക്രാർ എത്തിച്ചേരുന്നിട്ടുള്ളത്. എന്നാൽ പിന്നെ അവർ ആരായിരുന്നു? എത്ര വർഗത്തിൽ പെട്ടവരായിരുന്നു? ഈ പ്രസ്തന്തിന് ഉത്തരം കാണുന്ന വിഷയത്തിൽ പുരാതത്തു പണ്ഡിതന്മാർക്ക് സുനിർണ്ണിതവും ഏകീകൃത വുമായ ഒരു നിലപാട് സീക്രിക്കാൻ കഴിഞ്ഞിട്ടില്ല. എന്നിരുന്നാലും താഴെ ഉഖരിക്കുന്ന നിഗമനങ്ങൾ ഇത്തരംജനത്തിൽ കുടുതൽ ശ്രദ്ധയാദ്ദാകുന്നു. ‘അധിഭോഗസ്വർഗ്ഗ ഹിന്ദുൻ ഓപ്പ് ഇന്ത്യ’യിൽ പറയുന്നു:

“അവസാനമായി സിനധ്യുനദീതന്നും സ്കാരം എത്ര വർഗക്കാരുടെ ഇട തിലാണ് വളർന്നുവന്നതെന്ന ചോദ്യം ഉഭിക്കുന്നു. അവർ ഭ്രാവിഡയായിരുന്നു എന്ന് ചിലരും, ഭ്രാവിഡയും സുമേരിയക്കാരുമായ ഇന്ത്യവർഗക്കാരും വാസ്തവ വത്തിൽ ഒന്നുതന്നെയാണെന്ന് വേറെ ചിലരും അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു.”<sup>19</sup>

അതെ, സിനധ്യുനാഗരികതയുടെ ശില്പികൾ ഭ്രാവിഡയായിരുന്നു എന്നാണ് ചില ശവേഷകരുടെ അഭിപ്രായം. മറ്റു ചിലർ അവിടെ നിന്നും ഒരടി മുൻകടന്ന്, ഭ്രാവിഡമാരും പശ്ചിമേഷ്യയിലെ സുമേരിയന്മാരും വർഗ ശാസ്ത്രപര(Ethnic)മായി ഒരേ വർഗക്കാരാണെന്ന് സിഖാന്തിക്കുന്നു. ശ്രീ. ജയസ്വലാൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ‘ഹിന്ദു സിവിലൈസേഷൻ’ എന്ന കൃതിയിൽ രേഖപ്പെടുത്തുന്നു:

“മദ്ദാരു വിഭാഗം ഭൂഗർഭശാസ്ത്രജ്ഞൻ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു: പട്ടണത്താ റണ്ട് ഇന്ത്യയും സുമേരിയയും തമിൽ ബി.സി. 600-ാമാണ്ഡു തന്നെ വ്യാ പാരം നടന്നിരുന്നു എന്നും സുമേരിയരും ഭ്രാവിഡയും ഭാഷാപരമായും വർഗ ശാസ്ത്രപരമായും മറ്റും പരസ്പരം സാമ്യം വഹിക്കുന്നുണ്ട് എന്നും.”<sup>20</sup>

സുമേരിയന്മാരും സിനധ്യുനദീതന്നിവാസികളും തമിൽ കച്ചവട ബി സമുണ്ടായിരുന്നുവെന്ന നിഗമനത്തിനുപോരംബലക്കമായി വന്നത്തിൽ പല തെളിവുകളും ലഭിച്ചിട്ടുണ്ട്. പ്രസിദ്ധ ശവേഷകപണ്ഡിതനായ ശോർജ്ജൻ ചെച്ചൽഡിനെ ഉഖരിച്ചു പണ്ഡിറ്റ് ജവഹർലാൽ നെഹർഗു തന്നെ ‘ഇന്ത്യയെ കണ്ണഞ്ഞൽ’ എന്ന കൃതിയിൽ രേഖപ്പെടുത്തിയത് നോക്കുക:

“സിനധ്യുതന്ത്തിലെ ഈ ജനങ്ങൾക്ക് അകാലവെത്ത സുമേരിയൻ പതി ഷക്കാരവുമായി പല സന്ദർഭവുമുണ്ടായിരുന്നു. അകാലാധികാരിയിൽനിന്ന് ഒരു ഇന്ത്യൻ കോളനി-കച്ചവടക്കാരുടെതാവണം- ഉണ്ടായിരുന്നതിനുകൂടി ചില തെളിവുകളുണ്ട്. സിനധ്യുനാഗരങ്ങളിലെ ചില വ്യവസായോൽപ്പനങ്ങൾ കെട്ടിടം-യൂഫ്രേം നദികളോടു ബന്ധപ്പെട്ടു കിടക്കുന്ന കബോളജാഞ്ചിൽ ചെരേന്നതി. പകരം ഏതാനും സുമേരിയൻ കലാവിരുതുകൾ, മെസാപ്പോ ദ്രോമിയൻൽ നിന്നുള്ള അലങ്കാരസാമഗ്രികൾ, ഒരു നാളുമുട്ടു എന്നിവ സിനധ്യു ദേശം പകർത്തിയെടുത്തു. അസംസ്കൃത പദാർഥങ്ങളിലും ആധിഭോഗസ്വർഗ്ഗളിലും മാത്രമല്ല കച്ചവടം നടന്നിരുന്നത്. അറബിക്കെൽഡിരീജണലിൽ നിന്നും പതിവായി ഇറക്കുമതി ചെയ്തപ്പെട്ടുപോന്ന മതസ്യം മോഹൻജദാരോ യിലെ ക്ഷേദ്യവിവേജങ്ങളെ പോഷിപ്പിച്ചു.” (വാട്ട് റാപ്പൻഡ് ഇൻ ഹിന്ദുൻ, പേജ്: 113)<sup>21</sup>

ഹന്തുൻ വ്യാപാരികളുടെ മുദ്രകൾ മെസൊപ്പോട്ടേമിയയിൽ നിന്നും കിട്ടുകയണായി. പരുത്തിത്തോണിയും സുഗമധ്രോപ്പങ്ങളുമാണ് സിസ്യുതകത്തിൽ നിന്ന് കയറ്റുമതി ചെയ്തിരുന്നത്. ഉർഡ്, ലാഗാഷ്, സുസ്, എൽ ആസ്മാർ മുതലായ പ്രഥമിന മെസൊപ്പോട്ടേമിയൻ നഗരങ്ങളിൽ നിന്നും ഹന്തുൻ ശ്രേഷ്ഠികളുടെ മുദ്രകൾ കിട്ടിയിട്ടുണ്ട്.”<sup>21</sup>

വെറും കച്ചവടബന്ധം മാത്രമല്ല സുമേരിയരും ദൈവാദിവരും തമിലും ഷാഖാരീന്നത്; മതപരവും ധാർമ്മികവുമായ ബന്ധം കൂടിയുണ്ടായിരുന്നു.”<sup>22</sup> ഭാരതീയ പണ്ഡിതനായ ശ്രീ. രാഹുൽ സാംകൃത്യായൻ രേവപ്പേടുത്തുന്നു: “ഗ്രാമകർത്താവിൻ്റെ ‘മനുഷ്യസമുദായം’ എന്ന പുസ്തകത്തിൽ, ആരുധാർഖന്നതിൽ വരുന്നതിനു മുമ്പ് സിസ്യുതാംഗവർത്തിയിൽ അസീരിയ (മെസൊപ്പോട്ടേമിയ) തിരെ ഒരു പരിപ്പക്കുതവിഭാഗം നിവാസിച്ചിരുന്നുവെന്നും അവരുടെ സാമന്തസമുദായം അഫ്ഗാനിസ്ഥാനിൽ കടക്കാൻ തുടങ്ങിയ പ്രാചീന ആരുധസമുദായത്തെ അപേക്ഷിച്ച് കൂടുതൽ സമുന്നതാവന്നു പ്രാപിച്ചിരുന്നു എന്നും പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുണ്ട്.”<sup>23</sup>

സിസ്യുതാംഗവർത്തിയിൽ വന്നു താമസമുറപ്പിച്ച മെസൊപ്പോട്ടേമിയക്കാർ സുഖാർത്ഥിയരുന്നു. മദ്ധ്യാരു വിധം പറഞ്ഞാൽ, നോഹായുടെ സന്തതി കൾ. ആ പാരമ്പര്യത്തിൽ നിന്നാണ് ഭ്രാവിധാവിഭാഗം ജനമെടുത്തത്. സുമേരിയരും ഭ്രാവിധാരു വർഗ്ഗങ്ങാണ് ത്രപരമായി ഒറ്റ വിഭാഗമാണ് ഏറ്റാന്നുജ്ഞം ഒരു ഭിഭാഗം ഭൂഗർഭഭാഗം ത്രപരമായി അഭിപ്രായം. ആകയാൽ, ഭാരതീയ സംസ്കാരത്തിന്റെ ഉത്പത്തി സുമേരിയയിൽ നിന്നാണുണ്ടായത്. അവരുടെ നേരിട്ടിയാണ്, നോഹായുടെ സന്തതികളുമായിരുന്നു.

### മതദർശനം

സിസ്യുനദിതെ സംസ്കാരത്തിലെ മതദർശനത്തെപ്പറ്റി സുന്നിർണ്ണിതമായ ഒരിപ്പായമല്ല ദൈവപ്രകാരമല്ലോളത്. അവിടെ ശ്രിവപുജയും ലിംഗപുജയും ദേവപുജയും നടന്നിരുന്നുവെന്ന് ചിലർ അഭിപ്രായപ്പേടുന്നു. ലിംഗരൂപങ്ങൾ പലതും വന്നന്നതിൽ കിട്ടിയിട്ടുണ്ട്. കൂട്ടിക്കൊള്ളേണ്ടിവരുന്ന സ്ത്രീത്രപണങ്ങളും ധാരാളം ലഭിച്ചിട്ടുണ്ട്. മുന്നു ശിരസ്സുള്ള ഒരു പ്രതിമയും കണ്ണെടുത്തി. ഹതു ശിവൻ്റെ പ്രതിരുപ്പമാബന്ന് സർ ജോൺ മാർഷൽ സംശയിക്കുന്നു. പ്രസ്തുത ചിത്രങ്ങളാണ് അവിടെ ലിംഗപുജയും ദേവപുജയും നടന്നിരുന്നുവെന്ന നിഗമനങ്ങൾക്കാഡാരു. എന്നാൽ, ഈ നിഗമനങ്ങൾ ശത്രിയക്കല്ലാനും ചിലർക്കുണ്ടിപ്പായമുണ്ട്. ശിവന്റെതെന്നു ജോൺ മാർഷൽ സംശയിച്ച രൂപത്തിന് മുന്ന് ശിരസ്സുകളിക്കല്ലാണ് അവരുടെ പാദം.<sup>24</sup> എത്രാധാരം അവിടെ വിശ്രമാരാധന നടന്നിരുന്നുവെന്ന നിഗമനമാണ് ദൈവപ്രകാരമാരിൽ ചിലർക്കുള്ളത്. അത്തരം ആരാധന സ്വന്വദായങ്ങൾ മെസൊപ്പോട്ടേമിയയിലും നടമാറ്റിയിരുന്നു. പുരാവസ്തു പണ്ഡിതന്മാരുടെ നിഗമനം ദൈവപ്രകാരമാരിൽ ചിലർക്കുള്ളത്. അത്തരം ആരാധന സ്വന്വദായങ്ങൾ മെസൊപ്പോട്ടേമിയയിലും ലിംഗരൂപത്തിലും പരുപതിരുപതിലും

“പരപ്പായിലെയും മോഹൻജദാരോധനയിലെയും ജനങ്ങൾ പല ദേഹപ്രകാരത്തിന്റെകൂടുതലിയവരായിരുന്നു. പല ജാതി ആരാധനാസ്വാധാരങ്ങളും അവിടെ ഉണ്ടായിരുന്നു. ചിലർ ദേവിയെ പുജിച്ചിരുന്നു (പശ്ചിമേഷ്യയിലെ ഫായിടന്തും ചെയ്തിരുന്ന മാതിൽ). ലിംഗരൂപത്തിലും പരുപതിരുപതിലും

ശിവൻ ആരാധനാമുർത്തിയായിരുന്നു. മുന്ന് മുഖങ്ങളോടുകൂടി, ഉഞ്ചലരേ തല്ലായ ഒരു ദേവത കൊന്നുകളുള്ള കിരീടത്തോടുകൂടി, കാട്ടുമുഗങ്ങളാൽ ചുറ്റപ്പെട്ട്, പത്രാസനനമയായി തപ്പന്നു ചെയ്യുന്ന ചിത്രം ചില സീലുകളി മേൽ കൊത്തലപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്.”<sup>25</sup>

നോഹയുടെ കാലത്ത് സുമേരിയമാർ ആരാധിച്ചിരുന്ന ചില ദേവതകളുടെ പേര് ബുർജ്ജാനിൽ ഉദ്ധരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈക്കുട്ടത്തിൽ ഒരു ദേവൻ്റെ റാമം ‘സുവാഹ’ എന്നായെ. <sup>26</sup> ഈ സുവാഹ തന്നെയാഥാണ് നിന്യുതടത്തിൽ കണ്ണ ശിവനും ശിവനും സുവാഹാം തമിലുള്ള ശബ്ദസാഹൃദയം ഈ നിഗമനത്തിന് ഉപോദ്ധവലകമാണ്. അന്നേവ്യയിൽ പ്രവാചകൾ കാലത്ത് സുവാഹൻ ആരാധിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. അറബികൾ ആ വിഗ്രഹത്തെ കൊണ്ടുപോയത് ഇന്ത്യയിൽ നിന്നാണ് സംഹിതയുൽ ബുവാർ യുടെ വ്യാവ്യാനഗ്രന്ഥമാണ് ‘എത്തമുള്ള ബാതി’യിൽ ഉദ്ധരിച്ചിട്ടുണ്ട്.<sup>27</sup> ആകയാൽ ശിവാരാധന ഇന്ത്യജാരി സുമേരിയയിൽനിന്നും, അറബികൾ ഇന്ത്യക്കാരിൽ നിന്നും സ്വീകരിപ്പിച്ചതാവണം.

എന്നാൽ, ഏകദൈവ വിശ്വാസികളായ ഒരു വിഭാഗവ്യും സ്വിന്യുതക്കിൽ നിവസിച്ചിരുന്നു എന്ന് ഗവേഷകരുംകലിപ്പായമുണ്ട്. പുരാവസ്തു ഗവേഷണപരമായ നിഗമനങ്ങൾ കോധികരിച്ച് ‘ഭാരതീയ സംസ്കാര നാമാജ്യപരിത്രം’ എന്ന പുന്നതക്കത്തിൽ ശ്രീ. പി. തോമസ് എഴുതുന്നു:

“എകദൈവവിശ്വാസികളായിരുന്നു അവർ (സൈസ്യവന്മാർ) എന്ന നിഗമനത്തിലാണ് മിക്കവാറും ഗവേഷകരും എത്തിച്ചേരുന്നുള്ളത്”<sup>28</sup>

ഈവർ നോഹാ പ്രവാചകൾ അനുച്ഛരിയാരായിരിക്കണം. എത്തനാൾ, അദ്ദേഹത്തിന്റെ മതം ഏകത്വത്തിലധിഷ്ഠിതമായിരുന്നു എന്ന് ബുർജ്ജാൻ പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുണ്ട്.<sup>29</sup> സപ്തസിന്യുവിൽ സംസ്കാരഹർമ്മം കെട്ടിപ്പുടുത്ത സുമേരിയർ തങ്ങളുടെ പിതാവായ നോഹയുടെ മതാവലംബികളായിരിക്കുന്നതിൽ അസാംഗത്യമെന്നുണ്ടില്ല.

ചില പണ്ഡിതന്മാർ സൈസ്യവന്മാരുടെ ഏകദൈവവത്തിന്റെ നാമവ്യും സവിശേഷതയുംകൂടി രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. ‘ഓം’ എന്നായിരുന്നു അവരുടെ ദൈവത്തിന്റെ പേര്. ‘ദീബിവികൾ’ എന്നായിരുന്നു അവൻ്റെ ഒരു ഗുണനാമം. മരലാനാ അബ്യൂൽക്കലാം ആസാദ് തന്റെ ‘തർജ്ജുമാനുൽ ബുർജ്ജൻ നി’ൽ എഴുതുന്നു:

“ഇന്ത്യയിലെ ആദിവാസികളെ പിന്നീട് വന്ന ആരുന്നാർ ‘ദസ്യുകൾ’ (ദാസമാർ) എന്ന ഹാസ്യനാമത്തിലാണ് വിളിച്ചിരുന്നത്. ദസ്യുകളുടെ അടിസ്ഥാന ദൈവസാകലപം ഏകത്വത്തിലധിഷ്ഠിതമായിരുന്നു. അവർ വിഗ്രഹപൂജകരായിരുന്നില്ല. ‘ഓം’ എന്നായിരുന്നു ആ ഏകദൈവത്തിന് പേര്. സംസ്കൃതത്തിൽ ഇതിനു തുല്യമായ പര്യായം ‘ഇന്ദ്രവാന്’ (എകൻ) എന്നായെ. ആ ദൈവത്തിന്റെ അധികാരം സകല ചരാചരങ്ങളുടെ മേലും വ്യാപകമാകുന്നു. അവൻ്റെ നിയമമനുസരിച്ചാണ് സർവ ദൈവങ്ങൾമാരും നിലകൊള്ളുന്നത്. അവൻ്റെ ഒരു ഗുണനാമം ‘ദീബിവികൾ’ എന്നായിരുന്നു. ഒരിക്കലും അശ്ശവബാധികാരം ദൃഷ്ടിയോടുകൂടിയവൻ് എന്നാർമ്മം. ‘തന്നെ മയക്കമോ ഉറക്കമോ പിടിക്കുന്നില്ല’<sup>30</sup> എന്ന് അല്ലാഹു ബുർജ്ജാനിൽ സയം

വിശ്വഷിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളതും ഇതെ അർമ്മതിലാണല്ലോ.”<sup>31</sup>

ഈ അഭിപ്രായത്തിനുപോർബലകമാണ് ഓംകാരത്തിനു നിഖലങ്ങളിൽ കാണുന്ന വിവരണം. ശ്രീ. കാണ്ണിപ്പയ്യൻ ശക്തി നമ്പുതിരിപ്പാടിന്റെ ‘സംസ്കൃത-മലയാള നിഖലങ്ങ്’വിൽ പറയുന്നു: “ഓം -ശുദ്ധമാരുടെ പ്രണവം.” ശുദ്ധവിഭാഗം തങ്ങളുടെ പ്രാർധനാരംഭത്തിൽ ഉച്ചരിക്കുന്ന ദൈവ നാമമാണ് ഓം എന്നർമ്മം. ആരുന്നാരുടെ ആധിപത്യത്തിൽ ഇവിടത്തെ ആദി വാസികൾ ശുദ്ധമാരായിത്തീർന്നു. ആരുന്നാർ അവരുടെ മന്ത്രങ്ങളുടെയും പ്രാർധനകളുടെയും ആരംഭത്തിൽ ഉപയോഗിച്ചിരുന്നത് ‘ഓം’ എന്നാണ്. ഇതിന്റെ അർമ്മം ദൈവമന്ത്രത്തെനാം. വിശ്വവിജ്ഞാനകേശത്തിൽ ഓംകാരത്തെ വിവരിച്ചിരിക്കുന്നത് ഇങ്ങനെന്നാകുന്നു: “പരഭൂമാ വാചകമായ പ്രണ വമന്തം.”<sup>32</sup> ഇതുപോലെ അനാരുതയെ ശുദ്ധമാരുടെ ഏകദൈവ വാചക മായ പ്രണവമായിരുന്നു ഓം. പ്രണവം എന്നാൽ മന്ത്രത്തിന്റെ പ്രാരംഭവാക്കാണെന്നു സാരം.

ചുരുക്കത്തിൽ, ആരുന്നാഗമനത്തിനുമുമ്പ് ഇന്ത്യയിൽ ഏകദൈവത്തെ ആരാധിച്ചിരുന്ന സുമേരിയതിലെ ഒരു വിഭാഗം നിവസിച്ചിരുന്നു. സിന്യൂനിതിടത്തിൽ സംസ്കാരസൗധം പട്ടാത്യർത്തിയ കരണ്ടൾ അവരുടെതാഴീയനിൽക്കണം. എന്നാൽ, സാംപ്രദായികവിൽ ഒന്നിലധികം ഭേദങ്ങൾ കൾ നിലനിന്നിരുന്നതായി വന്നത്തിൽ ലഭിച്ച മനുഷ്യാസമിപ്പാംജരങ്ങൾ തെളിയിച്ചിട്ടുണ്ട്. ശ്രീ. എ.ആർ. പരമേഖരൻപിള്ള തന്റെ ‘പ്രാചീന ലിഖിത അൾ’ എന്ന കൃതിയിൽ എഴുതുന്നു:

“മോഹൻജാഡോരാധിലും ഹരപ്പാധിലും വനനം ചെയ്തെട്ടുക്ക്ലേപ്പട മനുഷ്യാസമിപ്പാംജരങ്ങളെ പരിശോധിച്ചുനോക്കിയ നവവംശവിജ്ഞാനികൾ പറയുന്നത് അവ ഒരേ വർഗ്ഗത്തിൽ പെടു മനുഷ്യരുടെത്തല്ല എന്നാണ്.”<sup>33</sup>

അതുകൊണ്ട് ശിവപുജയും മറ്റും അവിടെ നടന്നിരുന്നുവെങ്കിൽ അത് ഇന്ത്യയിലെ ആദിവാസികളുടെ ആചാരസ്വന്ധങ്ങളിൽപ്പെട്ടതാക്കണം. എന്നാൽ, സംസ്കാരം സ്ഥാപിച്ച കരണ്ടൾ ഏകദൈവവിശ്വാസികളുടെ താവണമെന്ന നിഗമനമാണ് കൂടുതൽ യുക്തിസഹമായി തോന്നുന്നത്.

### നോഹയുടെ സന്തതികൾ

പ്രളയത്തിനു ശേഷം ലോകത്തിന്റെ നാനാഭാഗങ്ങളിലും നോഹയുടെ പിൻമുറക്കാർ വ്യാപിച്ചു. വൈബാഹി മതപ്രകാരം ഇളജിപ്പത്തിൽ നാഗരികത സ്ഥാപിച്ചത് നോഹയുടെ പുത്രൻ ഹാമിന്റെ മകനായ മിസ്യാമിന്റെ അന്നത്തെഗാമികളാണ്. ഇതുപോലെ അറേബ്യ, ഇറാവ്, സിറിയ മുതലായ നാഗരികക്കേദങ്ങൾ നോഹയുടെ മഹ്റാരു പുത്രനായ ശേമിന്റെ പിൻമുറക്കാർ അധിനിപ്പിച്ചതാണ്. ഇവരാണ് ഖാബിലോണിയ, അസീരിയ, കാർഡിയ, ഫിനിഷ്യ തുടങ്ങിയ പ്രാചീന നഗരരാഷ്ട്രങ്ങൾ സ്ഥാപിച്ചത്. അബൈഹാമും സന്തതികളും ഇത് വംശത്തിൽ പെടുന്നു. ഈ വംശത്തെയാണ് ആധുനിക ചരിത്രകാരന്മാർ ‘സമിറിക്കുകൾ’ എന്നു വിളിക്കുന്നത്.

എന്നാൽ, നോഹയുടെ മഹ്റാരു പുത്രനായിരുന്ന യാഹേത്തിന്റെ പിൻമുറക്കാരപ്പറ്റി വൈബാഹി കാര്യമായാനും വിശദിക്കിച്ചു കാണുന്നില്ല. അവർ വീപുകളിലാണ് അധിവാസമുറപ്പിച്ചതെന്നു മാത്രമാണ് ഉൽപ്പത്തി

പുസ്തകത്തിൽ നിന്നു വ്യക്തമാകുന്നത്.<sup>34</sup> അതിനാൽ, യാഹേയതിന്റെ സന്താപരിശയാണ് ദീപുകളിലെ ആദിവാസികളെന്നു വിചാരിക്കാവുന്നതാണ്.

ഈ ഒരുപദിപാണ്ഡ്രാ. യാഹേയതിന്റെ പിൻമുറക്കാർ ഇന്ത്യയിൽ വന്നു കൂടിയെൻപ്പാർത്തുവെന്ന് കരുതുന്നതിൽ അസംഗതമായി ഒന്നുമില്ല. ഇത്തരുണ്ടതിൽ അറബി ചരിത്രകാരനും ലോകസംഖ്യാരിയുമായിരുന്ന അബുൽഹസൻ മസുദി (മരണം: ക്രി. 956) തന്റെ ‘മുറുജുദുഹബ്’ എന്ന ചതിത്രകൃതിയിൽ രേഖപ്പെടുത്തിവെച്ചത് നോക്കുക: “നോഹയുടെ പാതയിൽ ഒരു മകനായ നൂഫിൽ തന്റെ സന്തതികളോടൊപ്പം ഇന്ത്യയിലേക്ക്- സിന്ധു വിലേക്ക്-യാതു ചെയ്തു. സിന്ധിലെ നിവാസികൾ നൂഫിൻിൽ സന്താന പത്രമരയിൽ പെട്ടവരാണ്.”<sup>35</sup> അദ്ദേഹം തന്നെ പ്രസ്തുത ഗ്രന്ഥത്തിൽ വേറാംടിത്തെ എഴുതുന്നു: “നോഹയുടെ മകൻ യാഹേയതിന്റെ മകൻ സുഖേലി(തുബാൽ) എന്ന് സുതൻ ആബുൽ അടവാ ആമുർ ഇന്ത്യൻ അതിർത്തികളിൽ ചെന്നു പാർപ്പുറപ്പിച്ചു.”<sup>36</sup>

ഈ പ്രസ്താവനയുടെ വെളിച്ചത്തിൽ, സുമേരിയയിൽ നിന്നു സിന്ധിൽ കൂടിയെൻപ്പാർത്ത വംശം നോഹയുടെ പിൻമുറക്കാരായിരുന്നുവെന്ന് തീർച്ച പ്പെടുത്താവുന്നതാണ്.

മെസാപ്പാട്ടമിയൻ സാഹിത്യത്തിൽ അവിടെയുണ്ടായ ഒരു മഹാപുഞ്ചയത്തെക്കുറിച്ചു കമകളുണ്ടെന്ന് നാം മുന്പ് സൂചിപ്പിച്ചു. അതുപോലെ ഇന്ത്യൻ പുരാണങ്ങളിലും ഒരു പ്രളയകമം സ്ഥലം പിടിച്ചിട്ടുണ്ട്. ‘മനു’ എന്ന ഒരു മഹാപുഞ്ചങ്ങളെടു ബന്ധപ്പെടുത്തിയാണ് ആ കമ ഇവിടെ പ്രചരിച്ചിട്ടുള്ളത്. മനുവിന് ഇന്ത്യൻ പുരാതന സാഹിത്യത്തിൽ മറ്റാരു നാമവും കാണുന്നു—‘സത്യവതൻ’. ഈ മനു ഭ്രാവിഡരുടെ നാമനായിരുന്നുവെന്ന് ‘മഹാഭാരത’ത്തിലെ ഒരു ഫ്രോക്കത്തിന്നിന്നു മന്ത്രിലാകുന്നതാണ്:

“യോ സഹ സത്യവതോ നാമ രാജർഷിർ ഭ്രാവിഡേശരഃ

ശാഖാം യേധതിരീ കല്പാനേത ലേഡേ പ്രൂരുഷ സേവയാം.”<sup>37</sup>

ബൈബിളിലെ പ്രളയകമാനായകനായ നോഹയും വുർആനിലെ പ്രളയകമാനായകനായ നൂഹും ഒരാൾ തന്നെയാണെന്ന് വിശിച്ചും പറയേണ്ട തില്ല. അതുപോലെ ഇന്ത്യൻ പ്രളയകമാനായകനായ മനുവും അദ്ദേഹം തന്നെയാണെന്നും. മഹാനാമങ്ങളുടെ ആദിയിൽ ബഹുമാനസുചകമായി ‘മാ’ ചേർത്തുചൂതിക്കുക പതിവാണ്ഡ്രാ. ‘മാബലി’ ഉദാഹരണം. ഇന്തുപോലെ ‘നൂഹി’നോട് ‘മാ’ ചേർന്ന് ‘മാനുഹും’, കാലക്രമത്തിൽ ‘മനു’വും ആയി മുഹമ്മദുരുദുവെന്ന് ഉച്ചാരിക്കാവുന്നതാണ്. പുരാതനകാലത്ത് ഏതെങ്കിലും മുഹമ്മദുരുദുവെന്ന് കുലപതിയുടെ പേരിലാണ് പംശങ്ങളും ഗോത്രങ്ങളും ജനങ്ങളും ക്ഷുക. സൗമിറ്റിക് വംശം ‘ഗോ’ എന്ന കുലപതിയുടെ പേരിലാണ്ഡ്രാ ഉടൻ ലെടുത്തത്. ഇന്തുപോലെ ഇന്ത്യയിലും ഭ്രാവിഡരുടെ തങ്ങളുടെ കുലപതിയായ യാഹേയിൽ പേരിൽ അറിയപ്പെട്ടു എന്നു വിചാരിക്കാൻ വകയുണ്ട്. മഹാനാമങ്ങളുടെ ആരംഭത്തിൽ ‘തിരു’ എന്ന വിശേഷണം ചേർക്കുക പതിവാണ്. അങ്ങനെ ഭ്രാവിഡർ അവരുടെ കുലപതിയെ ‘തിരുയഹിമെ’നു പറഞ്ഞുവെന്നു എന്നും അവസാനം അത് ‘ഭ്രാവിഡർ’ ആയിത്തീർന്നു എന്നും

ഉഹിക്കാം; ‘തിരുട്ടി’ ‘ദ്യൂഷ്ടി’യായപോലെ.

എതായാലും ഇന്ത്യയിൽ വളർന്നുവന്ന ആദ്യത്തെ സംസ്കാരം ഒരു പ്രവാചകര്മ്മ പ്രവോധനത്തിൽ നിന്നുംലെടുത്തതാണ്. സൈസ്യവന്മാരുടെ എക്കെദേവതവിഭാവനം അതിലേക്കുത്തമ തെളിവായെ. ആ പാരമ്പര്യ തിരിച്ചനിന്നുയിർക്കാണ ധാർമ്മിക സങ്കലപം ഇന്നും ഭാരതീയരിൽ നിലനിൽക്കുന്നുണ്ടോതാനും.

സാമ്പിമതകാർ

හුනි තමුක් බුද්ධියෙන් තොපයිල් හූතුයිලව ඇඟිමතිසායතුයේ  
පෙරෙනෙනු ගොක්කා. බුද්ධියෙන් පුද්ගලියාචකරුයා මතභාග් අව  
ලංඩ්පු ඩිලායගණයෙහි එහැළුවුප්පාගිරි කුදාත්‍යිලි ‘සාඩිකර්’ එහෙනාරු  
ඩිලායගත් කාණා. ඩුප ඩිලායකාරුප්පාරි කුදාත්‍යායාගාරු බුද්ධියෙන්  
ඩිවිතිප්පිටිලි. එහෙනාත්, බුද්ධියෙන් වුදාවුතාක්‍රීඩා මුස්ලිං ඔරිග්‍රකා  
රෝරාතු යුතු පිලායකාරුයා සාඩියෙහිත්කෙළුප්පාරි ආයෝජණා  
ගත්ති. තර්ජාවයමාති අවබ් එහි ගිෂ්මාණ්ඩ්‍රිලෙන්නි. පකේෂ, සුගිරිණි  
තමාය ගෙ ගිෂ්මාණ්ඩ්‍රි අවබ්කෙළුත්. ටුතුස්ථමාය ආඩ්පායගණ්ඩාගේ  
අවබ් රෙඛපුදාත්ති බෙඩ්පිටුළුත්. නුකුදාත්‍යිලි කුදාත්‍යා ප්‍රබාහාය  
එශ්චාගාරු ආඩ්පායගණ්ඩ්‍රි නුවියේ පකරිතාවා.

ஸുപ്പെസിലും മുസ്ലിം ചരിത്രകാരനായ ഇബ്നുനാബി (ക്രി. 936-995) അദ്ദേഹത്തിൽനിന്ന് ‘അൽഫിഹർത്തിസ്തി’ൽ സാമ്പികളെപ്പറ്റി സുദിർഘമായി ചർച്ച ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. കുട്ടത്തിൽ പറയുന്നു: “ഇബ്നാഹിം നബിയുടെ മുസ്യൂളുൽ പ്രവാചകരായായ നൂഹിനിന്നും ശില്പിനിന്നും അനുയായികളാണ് തങ്ങളെന്ന് സാമ്പികൾ അവകാശപ്പെടുന്നു. ശില്പിനിന്ന് ഒരു മതഗ്രന്ഥം അവരുടെ പക്ളേണ്ട്. ധാർമ്മിക നിർദ്ദേശങ്ങളാണ് അതിൽ പ്രതിപാദിച്ചിട്ടുള്ളത്.”<sup>12</sup> മറ്റൊരു പ്രഗല്ഭ മുസ്ലിം പണ്ഡിതനായ അലിയുഖ്തു ഫസം (ക്രി. 994-1064) തന്റെ ‘അൽ ഫിസ്ലു ഫിൽ മിലവി വന്നിഹൽ’ എന്ന കൃതിയിൽ രേഖപ്പെടുത്തുന്നത് കാണുക: “ലോകത്തിലെ ഏറ്റവും പുരാതന മതമാണ് സാമ്പികളുടെ”.<sup>13</sup> വഹബിയ്യു മുസ്ലീം, അബ്ദുൾറഹ്മാനുഖ്യ ദൈവം, ഹവ്വുദ്ദീൻഇറാസി, ഇബ്നുകസിർ മുതലായ ഒട്ടയികം വൃത്തങ്ങൾ വ്യാവ്യാതാക്കളുടെ അഭിപ്രായത്തിൽ ഏകദേശവാദിശാസികളായിരുന്നു സാമ്പികൾ.<sup>14</sup>

പ്രസ്തുത അലിപ്പായങ്ങളുടെ വെളിച്ചതിൽ, സാമ്പിക്കൈ നമുക്ക് നോഹാ പ്രവാചകരെ അനുചരണാരായി പിലയിരുത്താം. സാമ്പിമതകാരുടെ ഒരു കേന്ദ്രമായിരുന്നു പശ്ചിമേഷ്യയിലെ ഫർറാൻ. അവിടെയാണ് പ്രസിദ്ധ പണ്ഡിതനായ ഇബ്നുഗൈതെമിയുടെ ജമഅദേശം. ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ കാലത്ത് (കീ. 1263-1328) ഫർറാനിലും മെസ്കുസിലും സാമ്പികളുടെതായി പല പുരാതന ദേവാലയങ്ങളും അവരുടെ സ്ഥാനങ്ങളെന്നാണ് സ്ഥിതി ചെയ്തിരുന്നു. പക്ഷേ, അക്കാദിത്ത് അവരെല്ലാം ഇസ്ലാമത്താവലംബിക്കും യായികഴിഞ്ഞിരുന്നതിനാൽ മറ്റാവെശിക്കടവും അവിടെ അവരെഷ്ടചീരുന്നില്ല. ആ ദേവാലയങ്ങൾ തന്നെ മുസ്ലിംപള്ളികളായിട്ടാണ് ഉപയോഗിക്കുപ്പട്ടിരുന്നത്. എന്നാൽ, അവയ്ക്ക് രണ്ട് ‘വിബുല’കൾ (അലിമുവഗതി

കൾ) ഉണ്ടായിരുന്നു. ഒന്ന് ഉത്തരധ്യുവത്തെയാണെന്ന കിൽ മറ്റേത് ‘കാൺബ’ ദൈയാൻ അലിമുവീകരിച്ചിരുന്നത്. സാബികൾ തങ്ങളുടെ മതശാസനങ്ങൾ പ്രാർഥന നടത്തേണ്ടതിനായി ഉത്തരധ്യുവത്തെ അലിമുവമാക്കി പ്രത്രികൾ നിർമ്മിച്ചു. പിന്നീട് അവർ ഇസ്ലാഹംതും സീക്രിച്ചു. ഇന്നലും മനുസംഖ്യയുള്ള പ്രാർഥനകൾക്കും അതേ പ്രത്രികൾ ഉപയോഗിച്ചുവന്നു. തദവസ്തു കാൺബയെ അലിമുവമാക്കി രണ്ടാമത്തെ വിബർഘയും പണിതു. അങ്ങെന്നും പ്രസ്തുത ത ദേവാലയങ്ങൾക്ക് രണ്ടു വിബർഘകളുണ്ടായത്. (“അർദ്ധ അലൽ മന്ത്രത്തിലിവിയീൻ” നോക്കുക)“

ഇറാവിൽ സാബികളിലെ രകു ചെറിയ വിഭാഗം അധിവസിച്ചിരുന്നു. ‘മാൻഡാസാൻ’ (Mandaeans) എന്ന പോലിലാണ് അവർ അറിയപ്പെട്ടിരുന്നത്. വൈക്സ്തവ മിഷനറിമാരുടെ പ്രവർത്തനഫലമായി അവർക്ക് ഏതൊന്നും പേര് കുണ്ട്യാനികളായി. ഈ പുതുവിശാസികൾ അവരുടെ പുർവ്വമത തിരിക്കേണ്ട സവിശേഷതകൾ വിവരിക്കുകയുണ്ടായി. ‘എൻഡേസ്ക്രോപിയിയ ബീട്ടുനിക്ക്’യുടെ പഴയ രകു പതിപ്പിൽ ഇവരെക്കുറിച്ചുള്ള വിവരങ്ങൾ സവി സ്തരം പ്രതിപാദിച്ചു കാണാം. അക്കുട്ടത്തിൽ ചില വസ്തുകൾക്ക് ഇവിടെ പകർത്തുന്നത് സംഘതമായിരിക്കും: “അവർ മുന്ന് സമയം ഉത്തരധ്യുവത്തെ അലിമുവമാക്കി നമസ്കരിക്കും. ഓരോ നമസ്കാരത്തിനുംവേണ്ടി കൂളിക്കും. ധാരാളം വ്രതങ്ങൾ അനുഷ്ഠിക്കും. വ്രതാനുഷ്ഠാനകാലത്ത് ആണും പെണ്ണും വെള്ളവസ്തുതമാണ് ധരിക്കുക. ജീവിക്കുള്ള വധിക്കില്ല. മാംസം കഷണം കഴിക്കുകയില്ല. മതത്തവഞ്ചൾ അനുഭിൽ നിന്ന് ഗോപ്യമാക്കി വെയ്ക്കുകയെന്നത് അവർ സനിഷ്ടകൾഷം പാലിച്ചുവന്ന രകു വഴക്കമാണ്. നോഹക്ക് ശേഷം ‘ഉറി’ൽ ജമമെടുത്ത അഭ്യഹം കള്ളവാദിയായിരുന്നുവെന്നാണ് അവർ വിശാസിക്കുന്നത്. ഇസ്രയേൽ പ്രവാചകര്മ്മാർക്ക് ജോന (യഹീയ) മഹത്മേ അവർ അംഗീകരിക്കുന്നുള്ളു.....”<sup>42</sup> ഇങ്ങനെപോകുന്നു അവരുടെ സവിശേഷതകൾ. ഈ ലാഖവിവരങ്ങളിൽ നിന്നും സാബിമതകാരുടെ പകൽ സ്തനാനത്തിനുള്ള പ്രാധാന്യം നമുക്ക് മനസ്സിലാക്കാം. അവരുടെ മതപരമായ രകു ചടങ്ങായിരുന്നു അത്.

ഈ സിനിഗ്യുനഭിത്തനിവാസികളുടെ അവൾഷ്ടങ്ങൾ പറയുന്നതെന്നും നോഹകാം. അവിടെ ഓരോ വിടിനും കിണറും കൂളിമുറിയും കൂളിമുറിയിൽ നിന്ന് മലിനജലം ദുരെ കൊണ്ടുപോകാനുള്ള ഓവുചാലുകളും ഉണ്ടായിരുന്നു. കുടാതെ, കെട്ടിപ്പുടുത്ത പൊതുകൂളുവും അതിനുചുറ്റും ധാരാളം കൂളിമുറികളും കണ്ണഡത്തുകയുണ്ടായി. ശ്രീ. കെ.വി. ഗോപാലമേനോൻ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ‘ലോകചരിത്ര’ത്തിൽ<sup>43</sup> എഴുതുന്നു:

“മോഹൻജദാരോധിയിലെ അവൾഷ്ടങ്ങൾ ഏതാണ്ട് രകു ചതുരശ്ര നാശികയേണ്ടം പരിനുകൂടിന്നു. അതിലെ സമവിഭക്തമായ തത്തുവിമികൾക്കും വീടുകൾക്കും അഭ്യവിലുള്ള കൂളിമുറികൾക്കും തത്തുവുകളുടെ അടിയിൽക്കുടിപോകുന്ന അഴുക്കുചാലുകൾക്കും അംഭേദത്കർമ്മായ രോധുനിക്ഷീയയുണ്ട്. വീടുകളുടെ ഉള്ളിലെബാരു നടുമുറ്റവും ആ നടുമുറ്റത്തിനു ചുറ്റുമായി അടുക്കുള്ള, കലവറ, കൂളിമുറി മുതലായവയുമുണ്ട്. കിണർ എല്ലാവിട്ടില്ലും കാണുന്നു. എന്നാൽ, എല്ലാറില്ലും കൗതുകമേറിയത് അവിടെത്തെ കെട്ടിപ്പ

டுதுக் குழமாகுனா. ஹத குத்தினிடு பூர்ணம் முடிவும் அது முடித்தின்றி நாலு டைக்குதும் கோலாயக்கலூம் கோலாயயுடைய பிரினாக்கத்தாயில் பூர்ணம் குத்திமுளிக்கலூமான். குத்திமுளிக்கலூன்றே பிலதிதீசு அவிகோன்க் வியந்பூசிச்சு குத்தி ஸ்தானுதை ஏற்பூரடும் காளுனா.”“

ஹத்தால் கெட்டிப்படுத்த குத்தங்கல் ஹரிரானின்கடுத்தும் களெத்தியதாயில் பூதாததுபள்ள்யித்தால் ரிபோர்ட்ட் பெறுனா. ஹரிரான் ஸாவிமதகாரைட் எரு பூதாதது கேட்டுமாயிடுக்குவென் முன்ப் ஸுபிஸிச்சுவலே. ஹரிரானி ஸோட்டுத்த யமனின்றே பில டாக்கண்ணலில் முனா வலிய குத்திமகுத்துங்கல் களெத்திய ஏன் ‘A Journey Through The Yemen’ P. 279- க்கு வேஷப்படுத்தியில்கின்றன.

முஸ்லிம்பூத்திக்கலோடுவனிச்சு பலேட்டுக்குலிலும் குத்திமகுத்துங்கலும் பளிதுவெச்சுதாயில் காளாங். ‘ஹத்’ ஏனான்க் அதின்றே பேர். முஸ்லிம் கல் நமஸ்காரத்தினுவேளி ‘பூதுஞ்’ (அங்கஸ்காங்) நிர்வாகிக்குனா. அதினுத்ததான்க் ஹத ஹத. ஹதேபேகாரம் ஸாவிக்கல்க்கு வேளி குத்தி அவிவாருமாயிடுக்கு. ஹத அவஶ்யார்மம் பளிதுவெச்சுதா வளங் ஸிஸுநடவித்ததிலே கெட்டிப்படுத்த குத்தங்கல். மோஹர்ஜ்ஜாரையில் வெள்ளபோலை ஹற்புயிலும் ஹத்தால் குத்திம் ஜலாஶயங்கல் காளுக்கடு என்றாயி.

அதுக்காலே, ஸிஸுநடவித்தவாஸிக்கலூடை மதங் ஸாவிமதமாயிலுக்கு வென்று விசாரிக்களை. தனைக்கு ஸோபாயுடைய அடுப்புத்தாயிடுக்குவென ஸாவிக்கலூடை அவகாசவாடு அஸ்வீகாருமாயில் தக்கிக்கூல்யளமென்னில். பூதுக்கத்தின்றே, ஸிஸுதாஷ்வரதயில் பூரோகமாதக்கமாய ஹத ஸஂஸ்காரத்தின்றே அகித்திபாகிய கரண்கல் ஸோபாயுடைய ஸுமேரி யமாருடையாயிடுக்கு. அவர் ஏக்கரெவதெத்தயான்க் அங்கிகிரிசிடுக்கு. விழைப்புஜக்ராயிடுக்கு. ஹதே பாரவுத்ததின்றே நினாவளாங் தொவில் விளைங் உத்தவாயத்.

### அதருள்மால்

ஹதுவரை பிரஸ்தாவிச்சுத் ஹதுயிலை அவிவாஸிக்கலாய தொவிலைடை ஸஂஸ்கார பாரவுத்துதெத்தப்பூரியான். பின்னீடு வானு குடியேரிய அதரு மாருடை ஸாங்க்காரிக ஸவிஶேஷத்கூலிச்சுான்க் ஹனி ஸுல்பா அதலோப்பிக்குவானுதைத்.

அதருள் ஜநதயுடை முலதிவாக் ஏவிடெயாயிடுக்கு ஏன் காரு திலிலும் அவருடை வங்கபாரவுதெத்தப்பூரியும் ரூருதமாய ஸினாலிப்பா யன்னாளுக்குதை. அது வஶம் தல்கொலம் விஸ்தரிக்கலான் உடேஶிக்குள்ளில். அவர் ஸெமிடிக் வங்கத்தின்றேப்பூட்டுதாயிடுக்குவென்றும் அது வங்கத்திலை அரைவின்றே பிரிமுரிக்காராளாளன்றுமுதை நம்முடை அல்போயத்தின்றே தெழி பூக்கலூன்க. ஹத வங்கத்தின்றேப்பூட்டுத் தை விளாக்கத்தினாயிடுக்கு அரேவெய்தின்றே ஹுத்தவியுடை காலத்து அயிபத்துமுள்ளாயிடுக்கு. பூத்துநின்றே அது விடோ ஗தை ‘அத்’ ஏனும் ‘ஹம்’ ஏனும் விஜிச்சிடுக்கு. ஹமின்றே பிரிமுரிக்கா

രാണ് ‘ആരുമ്പൻ’ എന്ന പേരിൽ വിശ്വൗതരായതെന്ന് വിചാരിക്കാം. ബൈബിൾ തിൽ അവരെ ‘അരം’ എന്നും പേർഷ്യക്കാരുടെ പുരാതനസാഹിത്യത്തിൽ ‘ഹൈറിയാന്’ എന്നുമാണ് വിളിച്ചുവരുന്നത്. ഏതായാലും ഇത്തരുണ്ടാത്തിൽ ആ വശം കുടുതൽ ചർച്ച ചെയ്യുവാൻ മുതിരുന്നില്ല. നമുക്ക് ഇൻഡ്യോ-ആരുമ്പനും മത വിശ്വാസങ്ങളുമുണ്ടാണ്. മാത്രം പരിശോധിക്കാം.

ഇൻഡ്യോ-ആരുമ്പനാർക്ക് ഒട്ടേറെ പുരാതന മതസാഹിത്യങ്ങളുണ്ട്. ഇതു യേറെ പുരാതന മതസാഹിത്യങ്ങളുടെ ഉടമകളായി ആരുമ്പൻ അന്തരെയും പ്രോലൈ മറ്റാരു ജനതയ്യും അറിയപ്പെടുന്നില്ല. തന്നിമിത്തം അവയുടെ വെളിച്ചതിൽ അവരുടെ മതപരമായ ആചാരവിശ്വാസങ്ങൾ പരിശോധിച്ചു വിലയിരുത്തുവാൻ എത്രക്കും സാധിക്കും; ആ സാഹിത്യങ്ങൾ വസ്ത്രത്തിനിൽക്കും മായി പരിക്കണ്ണമെന്നുമാണ്ടും.

ഇൻഡ്യോ-ആരുമ്പനാർക്ക് ഏറ്റവും പ്രാചീനമായ സാഹിത്യങ്ങൾ നാലു വേദസംഹിതകളാണ്. ഇക്കുകൾ, യജുർവ്വൾ, സാമം, അമർവം എന്നിങ്ങനെ അവ വിളിക്കപ്പെടുന്നു. അതിപ്രാചീനമായ സംസ്കൃതലാഷയിലാണ് അവ. കുടുംബത്തിൽ കുടുതൽ പുരാതനമായത് ഇഗ്രേജമാരുത്തെ. ഉദ്ദേശം ബി.സി. 1500 ആണ് ഇഗ്രേജ് കാലമെന്ന് പാശ്ചാത്യ നിരുപകൾ പൊതുവെ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ, ഭാരതീയ പണ്ഡിതന്മാരു ബാലഗംഗാധാര തിലകിൽ അഭിപ്രായത്തിനും ബി.സി. 3500-ഓള്ളൂടെ വർഷത്തെ പഴമരയകിലും ഇഗ്രേജത്തിനുണ്ട്. ഏതായാലും ഇതു പുരാതനമായ മറ്റാരു വേദം ലോകത്തിലില്ലെന്നുതന്നെ പറയാം.

വേദത്തിന്റെ ഭാഷയെപ്പറ്റി ഗവേഷണം നടത്തിയ പണ്ഡിതരാർ അതിന് മറ്റു പല ഭാഷകളുമായി സാജാത്യമുണ്ടാക്കുന്ന കണ്ണിരുന്നു. ഈകുടുംബത്തിൽ ഏറ്റവും അടുത്തവബന്ധം ഇറാനികളുടെ പുരാതന ഭാഷയുമായാണ്. ഇറാനികളുടെ വേദമായ ‘അവസ്ഥ’യുടെ ഭാഷയും സംസ്കൃതലാഷയും തമിലുള്ള അടുപ്പുതെപ്പറ്റി ‘സംസ്കൃത സാഹിത്യചരിത്ര’കാരനായ ശ്രീ. കൃഷ്ണചെപ്പത്തുനാൽ കാണുക:

“പ്രാചീന ഇറാനിയൈരുടെ ആദിമ വേദഭാഷയായ അവസ്ഥിക്കിനോടാണ് അതിന് ഏറ്റവും അടുത്തവബന്ധം. ശബ്ദശാസ്ത്ര നിയമങ്ങളുടെ പ്രയോഗം കൊണ്ടുമാത്രം-അതായത്, ഉച്ചാരണം അനുവദനീയ രീതിയിൽ സംഘർഷം മാറ്റുന്നതുകൊണ്ടുമാത്രം- അവസ്ഥയിലെ മുഴുവും കഞ്ചങ്ങളും വൈദിക സംസ്കൃതഭാഷയിലേക്ക് പാംപദമായി വിവർജ്ജനം ചെയ്യാം. അവ ശർക്കാരും ഫ്രോക്കറൂപത്തിലായിരിക്കുമെന്നു മാത്രമല്ല, കാവ്യഭാഗി ചോർന്നുപോകാതെ സംരക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യാം.”<sup>45</sup>

പഴയ പേർഷ്യൻ ഭാഷയും വൈദികഭാഷയും തമിലുള്ള ഇതു അടുപ്പം കാണിക്കുന്നത് ഇൻഡ്യോ-ആരുമ്പനാർക്ക് പേർഷ്യക്കാരും ആദിയിൽ ഒരേ വർഗ്ഗത്തിൽപ്പെട്ടവരായിരുന്നു എന്നാണ്. ഇറാൻ എന്ന വാക്കിന്റെ അർമ്മം തന്നെ ആരുമ്പനാർക്ക് രാജ്യം എന്നാണ്.<sup>46</sup> ചുരുക്കത്തിൽ, ആരുമ്പൻമാരിലുള്ള ഒരു വിഭാഗമായിരുന്നു പുരാതന പേർഷ്യൻ ജനത് എന്നു തിരിച്ച.

ഇറാൻകാരുടെ ആദിമ മതഗ്രന്ഥമാണ് ‘അവസ്ഥ’. അതിന്റെ വ്യാഖ്യാനമല്ലെന്നും ‘സാഹിത്യിനും’ അവരുടെ ഒരു പവിത്ര

മതഗ്രന്ഥമാണ്. ഇരാൻകാരുടെ ഒരു പ്രവാചകനായിരുന്ന സുരദ്യോഷ്ഠരെ അധ്യാപനങ്ങളാണ് പ്രസർത്തുത ഗ്രന്ഥങ്ങളിലെ ഉള്ളടക്കം. ‘സേസിറസ്’ എന്ന ശ്രീകൃകാർ വിളിച്ചിരുന്ന ഗോരം രാജാവ് സുരദ്യോഷ്ഠരെ മതം സീകരിച്ച ഒരു മഹാനായിരുന്നു എന്ന് മലബാറാ അബ്ദുൽക്കലാം ആസാദ് തന്റെ ഭൂർഭൂതാശയിൽ തെളിവുസഹിതം സമർപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്.<sup>47</sup> ഭൂർഭൂതാശ വർണ്ണിച്ച ദുർഘ്രാഹിനെ അദ്ദേഹമായിരുന്നു എന്നാണ് ബലപ്പെട്ട പക്ഷം.<sup>48</sup> ബാബി ലോണിയാ ചക്രവർത്തിയായിരുന്ന നബുകയെ നസ്തി(ബുദ്ധിമുട്ടുനസർ-ക്രി. മു. 745-734) ധനുജികളുടെ മതക്കേന്ദ്രവും രാഷ്ട്രത്വലസ്ഥാനവുമായ ജീവ ശലമിനെ നശിപ്പിക്കുകയും അവരെ നിർമ്മലനാശം വരുത്തുകയും ചെയ്തു. അവശേഷിച്ച ജീതമാരെ ബാബിലോണിയയിൽ കൊണ്ടുപോയി അടിക്ക താങ്കിവെച്ചു. ഈ കാലത്തിനു മുമ്പ് ഇസ്രായേലായിൽ പ്രവാചകർമ്മാർഡിലാരാ ഭായ ദയശയ്യാവ് ഒരു പ്രവചനം നടത്തി. അതിൽ, വരാൻപോകുന്ന ഒരു ‘മശിഹ്’ (അഭിഷിക്തരൻ) ദയപ്പറ്റി പറയുകയും അദ്ദേഹം ബാബിലോണിയ ജയിച്ചടക്കുമെന്നും ജീതമാരെ പരിരക്ഷിക്കുമെന്നും സുവിശേഷം നല്കുകയും ചെയ്തിരുന്നു.<sup>49</sup> മാത്രമല്ല, അദ്ദേഹത്തിന്റെ പേര് കോരൾ എന്നായി രിക്കുമെന്നുകൂടി പ്രവചിച്ചിരുന്നു. ഈ പ്രവചനമനുസരിച്ച് സേസിറസ് ബാബിലോണിയ ജയിച്ചടക്കി. ജീതമാരെ മോചിപ്പിച്ചു, മാനമായി ജീവശലമി ലേക്ക് അയച്ചു. നബുകയെ നസ്തി നശിപ്പിച്ച ദേവാലയം പുനരുദ്ധരിക്കാൻ സമ്മതം കൊടുത്തു. അയാൾ അപഹരിച്ചുകൊണ്ടുപോയിരുന്ന വസ്തുക്ക തെളിഞ്ഞ ജീതമാരെക്ക് തിരിച്ചുകൊടുക്കാൻ ഉത്തരവിട്ടു. ഈ കാരണങ്ങളാൽ പേരംപ്പുറം ചക്രവർത്തിയായ സേസിറസെന്ന ജീതപ്രവാചകന്മാർ ഒരു മസിഹായി വാഴ്ത്തിയിരിക്കുന്നു.<sup>50</sup>

സുരദ്യോഷ്ഠമതകാരെ അബിനികൾ ‘മജുസ്’ എന്നാണ് വിളിക്കുന്നത്. ഭൂർഭൂതിൽ ഇവരെയും വേദകാരുടെ കുട്ടത്തിൽ എന്ന്തിയിരിക്കുന്നു.<sup>51</sup> ഇവർ ആദിയിൽ ഏകഭേദവൈത്തന്ത്യാണ് ആരാധിച്ചിരുന്നത്. അശിക്കുൺഡയത്തെ ഒരു ‘വിബ്ല’ (അഭിമുഖ കേന്ദ്രം) ആയി സീകരിച്ചു. കാലാന്തരത്തിൽ ആരാധന തന്നെ അശിക്കായി. അതിനെ ചുറ്റിപ്പറ്റി പല തത്ത്വശാസ്ത്രങ്ങളും നിർമ്മിതമായി. എന്നാൽ, സുരദ്യോഷ്ഠരെ അധ്യാപനങ്ങൾ തികച്ചും ഏക ദൈവവിശാസത്തിൽ അധിഷ്ഠിതമായിരുന്നു. ‘സദവസ്ത’യിലെ ചില പരികൾ ഇതിന് സാക്ഷ്യം വഹിക്കുന്നു. ദൈവത്തെ അതിൽ വിശേഷിപ്പിച്ചതിൽ ആനെന്നയാണ്:

“ആദിയും അന്ത്യവുമില്ലാത്തവർ; ശത്രുവില്ല, തുല്യനില്ല, പിതാവില്ല, മാതാവില്ല, പുത്രനില്ല, കളത്രേമില്ല, വീടോ പാർപ്പിടമോ ഇല്ല, ശരീരമോ നിറമോ ഗായമോ ഇല്ല.”<sup>52</sup>

കുടാതെ ‘സദവസ്ത’യിൽ, വരാനിൽക്കുന്ന ഒരു പ്രവാചകനസ്ത്രിയുള്ള (പ്രവചനം കാണാം) ‘സോയ്ഷ്യാത്’ (Soeshyant) എന്നാണ് അദ്ദേഹത്തെ വിശേഷിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നത്.<sup>53</sup> (സംസ്കൃതത്തിൽ ‘സുഖാന’). ഈത് അന്ത്യപ വാചകത്വക്കുറിച്ച് ഒരു പ്രവചനമാണെന്നും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ‘റഹർമതുൻ ലിൽ ആലമീൻ’ (ലോകാനുഗ്രഹം) എന്ന വിശേഷണത്തിന്റെ പേരംപ്പുറം പര്യായമാണ് എന്നും ചില മുസ്ലിംപണ്ഡിതന്മാർ അവകാശപ്പെടുന്നു.

പാർസികളുടെ മറ്റാരു വിശുദ്ധഗമനമായ ‘ദസാത്തിർ’ 14-ാം അധ്യായ തതിൽ കുട്ടതൽ സ്വപഷ്ഠമായ മറ്റാരു പ്രവചനമുണ്ടെന്തെ, അതും നബിയെ ഉദ്ദേശിച്ചാവാമെന്ന് വ്യാപ്താനിക്കപ്പെടുന്നു.

മേൽ പ്രസ്താവിച്ച വസ്തുതകളുടെ വെളിച്ചതിൽ ഇൻലാമത പ്രവചകൾ ഒരു അരുളപ്പാടിന്റെ പൊരുൾ ശരിക്കും വ്യക്തമാകുന്നുണ്ട്. “വേദ കാരുമായുള്ള അതേ പെരുമാറ്റം മജുസിനോടും അനുവർത്തിക്കുക” എന്നാണ് ഈ അരുളപ്പാട്.<sup>55</sup> മജുസികൾ ഒരു വേദത്തിന്റെ അവകാശികളും തിരുന്നതുകൊണ്ടാണ് നബി ഇങ്ങനെ ആളഞ്ഞാപിച്ചത്. വലിഹാ ഉമരിന്റെ രേണകാലത്താണ് മുസ്ലിംകൾ പേരിഷ്യ ജയിച്ചടക്കിയത്. തദവസരം അവരുമായി അനുവർത്തിക്കേണ്ട നയത്തപ്പറ്റി പര്യാലേചിക്കുവാനായി വലിഹാ ഒരു വിദ്യാശഭ്യർഥ്ഥ വിളിച്ചുകൂട്ടി. പ്രശ്നം സദസ്യമുഖ്യാകെ വെച്ചു. ഇത്തരുണ്ടതിൽ അലിയുബിനു അബിതൂലിബി പ്രസ്താവിച്ചു: “മജുസികൾ വേദ കാരാകുന്നു.”<sup>56</sup> അതെ, അവരോട് ആ നിലക്ക് വർത്തിക്കണം.

ഇത്രയും പ്രസ്താവിച്ചതിൽ നിന്ന് ആരുൾമാരിൽ ഒരു വിഭാഗമായ ഇററ നികളുടെ സംസ്കൃത പാരമ്പര്യത്തപ്പറ്റി നമുക്ക് മനസ്സിലായി. അവർ ആരിയിൽ ഒരു പ്രവാചകർ അനുയായികളായിരുന്നു. ഇനി മറ്റാരു വിഭാഗമായ ഇൻഡ്യോ-ആരുൾമാരുടെ മതസംസ്കാരത്തെപ്പറ്റി ചിന്തിക്കാം.

### ഇൻഡ്യോ- ആരുൾമാർ

ഇന്ത്യയിൽ കുടിയേറിയ ആരുൾമാർക്ക് ധാരാളം മതഗമങ്ങളുണ്ടെന്ന് സൂചിപ്പിച്ചുവല്ലോ. അറിവി പണ്ഡിതൻമാർക്ക് അറിഞ്ഞുകൂടാതിരുന്ന സംസ്കൃതലാഷയിലാണ് അവരെല്ലാം സമിതിചെയ്യുന്നത്. അതിനാൽ, മുസ്ലിം പണ്ഡിതൻമാർക്ക് ആരുൾജനത്തെ വിലയിരുത്താൻ വളരെയധികം ഫേശിക്കേണ്ടിവന്നു. എന്നിട്ടും അവർക്ക് ആ ശ്രമത്തിൽ വേണ്ടതു വിജയിക്കാൻ കഴിഞ്ഞില്ല. മധ്യശ്രൂതിൽ നിന്ന് ഇന്ത്യയിൽ വന്ന് പതിമുന്ന് വർഷം ഭാരതിയ സാംസ്കാരിക പെപ്പുകത്തെപ്പറ്റി പഠം നടത്തിയ ഒരു മഹാപണ്ഡിതനാണ് അബുരേഖമാറിൽ ബീറുനി. അദ്ദേഹം തദാവശ്യാർഥം ചില ഭ്രാഹ്മണ പണ്ഡിതൻമാരുടെ ശിഷ്യത്വം പോലും സീകരിക്കുകയുണ്ടായി. തന്റെ പഠനമലം പല ഗ്രന്ഥങ്ങളിലും അദ്ദേഹം രേഖപ്പെടുത്തിവെച്ചിട്ടുണ്ട്. അതിലെന്നാണ് മലയാളത്തിലേക്ക് വിവർത്തനം ചെയ്യപ്പെട്ട ‘അംബിറുനി കണ്ണ ഇന്ത്യ’. അതിൽ അദ്ദേഹം തന്റെ പരാജയം സമ്മതിക്കുന്നതു കാണുക:

“എൻ്റെ കഴിവിരുന്നെ പരമാവധി ഉപയോഗിച്ച്, കിട്ടാവുന്നിടത്തോളം രേഖ കൾ ശേഖരിച്ചിട്ടും അവരുടെ എല്ലാ നിലകളുക്കുന്നിച്ചും പൂർണ്ണമായി അറിയാനുള്ള ശ്രമത്തിൽ ഞാൻ പരാജയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവെന്നുവേണ്ടം പറയാൻ.”<sup>56</sup>

അത്രയും പ്രധാനകരമായ ഒരു ശ്രമമാണ് ഇന്ത്യൻ ജനത്തയുടെ സാംസ്കാരിക പെപ്പുകങ്ങളെ വിലയിരുത്തുകയെന്നത്. എന്നിരുന്നാലും പല മുസ്ലിം പണ്ഡിതൻമാരും ഭാരതീയരെയും അവരുടെ മതത്തെയും വിലയിരുത്താൻ ശ്രമിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇക്കുട്ടത്തിൽ സൂപ്രസിദ്ധ സൂഫിപ്പണ്ഡി

തനായ അബ്ദ്യത്തേക്കരീമിൽ ജീലി(ക്രി. 1365) യും പെടുന്നു. അദ്ദേഹം തന്റെ ‘അൽ ഇൻസാനുൽ കാമിൽ’ എന്ന കൃതിയിൽ എഴുതുന്നു:

“ബോഹമണമതകാർ പ്രപഞ്ചത്തിലുള്ള സമസ്ത വസ്തുകളും ഏക ദൈവത്തിന്റെ സൃഷ്ടിയാശാനന്ന് വിശസിക്കുന്നു. അവർ അല്ലാഹുവിന്റെ ഏകത്വം അംഗീകരിക്കുന്നു. പക്ഷേ, ദൈവത്തിന്റെ ഭൂതനാരയോ പ്രവാചകന്മാരയോ അംഗീകരിക്കുന്നില്ല. അതിനാൽ, പ്രവാചക നിയോഗത്തിന് മുമ്പുള്ള സത്യസാമ്പത്തുടെ നിലപാടകാം അവർക്കുള്ളത്. ഇബ്രാഹിം നബിയുടെ സന്തതികളിൽപ്പെട്ടവരാണ് തങ്ങളെണ്ണ് ബോഹമണമതകാർ സയം അവകാശപ്പെടുന്നു. അവരുടെ വശമുള്ള വേദം ഇബ്രാഹിം എഴു തിയതാണെന്തെ. പക്ഷേ, അത് ദൈവത്തിൽ നിന്നുള്ളതാണെന്ന് അവർ പറയുന്നില്ല. ആ വേദത്തിൽ തത്ത്വാനാഞ്ചൂണം അടങ്കിയിരിക്കുന്നത്. വേദത്തിന് അഥവാ ഭാഗങ്ങളുണ്ട്. നാലു ഭാഗങ്ങൾ പാരാധാരം ചെയ്യുന്നതിന് എല്ലാവർക്കും അനുവാദമുണ്ടെങ്കിലും അഞ്ചാം ഭാഗം അതിനുമനവും നിഗൃഹ തത്ത്വങ്ങളുടെഞ്ചെറുമാകയാൽ പ്രത്യേകം ചില വ്യക്തികൾക്ക് ലഭിക്കുന്നതു അത് വായിക്കാൻ അവർ അനുമതി നൽകുന്നില്ല. വേദത്തിന്റെ അഞ്ചാംഭാഗം വായിക്കുന്നപക്ഷം അനിവാര്യമായും ഇൻലാംമതത്തിൽ ചേരും എന്ന പ്രസ്താവം ബോഹമണർക്കിടയിൽ പ്രസിദ്ധമായിട്ടുണ്ട്.”<sup>57</sup>

ഇബ്രാഹിംനബിക്ക് മുന്ന് പത്രനിമാരാണുണ്ടായിരുന്നത്. സാറാ, ഹാശാർ, കെത്തുറ, സാറായുടെ മകനാണ് ഇസ്മാഖ്. അദ്ദേഹമാണ് ജൂതമാരുടെ കുലപതി. ഹാശാറിന്റെ പുത്രനായിരുന്നു ഇസ്മാഖുൽ. ഇദ്ദേഹമരുതെ പിജാസിലെ അഡബികളുടെ പിതാമഹൻ, കെത്തുറാക്ക് എഴു ആഞ്ചേരി ജാതരായി. ഇവർത്തിൽ ഒരാളുടെ പേര് മിദ്യാൻ അമുഖം ‘മദ്യൻ’ എന്നായിരുന്നു.<sup>58</sup> മിദ്യാൻ പിന്നമുറകാർ അവബുദ്ധ ഉർക്കടലിന്റെ തീരപ്രദേശങ്ങളിലാണ് ആവാസ കേന്ദ്രം സ്ഥാപിച്ചിരുന്നത്. മുസാനബിയുടെ ശശ്രൂതൻ ശുശ്രേഷ്ഠനബി (യില്ലോ) മിദ്യാനുത്തിലേക്ക് നിയോഗിക്കപ്പെട്ട ഒരു പ്രവാചകനായിരുന്നുവെന്ന് വുർആൻ പറയുന്നു.<sup>59</sup> അക്കാദത്ത് അവിടെ അഥവാ രാജവംശങ്ങളുണ്ടാണ് വാൺിരുന്നത്. കുടക്കിൽ ഓനായിരുന്നു ഹൃദിവംശം.<sup>60</sup> ഈ വംശക്കാർ ആരുദ്രവർമ്മാരായ ഇഞ്ചേന്തയും വരുണേന്തയും നാസത്യത്തെയുമാണ് ആരാധിച്ചിരുന്നതെന്ന് എഴുപ്പാമെന്നറിലെ ബോധാ സ്കോയിൽ നിന്ന് വന്നന്തതിൽ ലഭിച്ച ഒരു ശിലാഫലകം തെളിയിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഹൃദിയാൻ രാജാവായ മതിവസയും ഹിന്ദു രാജാവായ സിപ്പിലിലിയുമസ്യും തമിൽ നടന്ന ഒരു കരാറിന്റെ രേഖ അവിടെ നിന്ന് ലഭിക്കുകയുണ്ടായി. അതിൽ കരാറിനു ദിവ്യസാക്ഷിക്കളായി പറഞ്ഞത് മേൽ പ്രസ്താവിച്ച ആരുദ്രവർമ്മാരെയാണ്.<sup>61</sup> അതിനാൽ, മിദ്യാൻ രാജവംശമായ ഹൃദിയരും ഇൻഡോ-ആരുദ്രമാരും ഒരേ മതകാരാധിയിരുന്നുവെന്നു തെളിഞ്ഞു. അപ്പോൾ അരുദ്രജനത് മിദ്യാനുത്തപ്പോലെ അബ്ദഹാമിന്റെ പാരമ്പര്യത്തിൽ പെട്ടവരാണെന്ന മുസ്ലിം പണ്ഡിതരുടെ നിഗമം അടിസ്ഥാനരഹിതമല്ല തന്നെ.

എന്നാൽ, ബോഹമണമതകാർ ദൈവത്തിന്റെ ഭൂതനാമാരയും പ്രവാചകന്മാരയും അംഗീകരിക്കുന്നില്ലെന്ന വാദവും വേദങ്ങൾ ദൈവികമാണെന്ന് അവർ വിശ്വസിക്കുന്നില്ലെന്ന വാദവും ശത്രീയ തോന്ത്രനില്ല. നവ്ശശബ്ദി

പരമ്പരയിൽപ്പെട്ട ഒരു സൂഫിവരുന്നായ മിർസാ മസ്ഹർ ജാനാൻ ഇന്ത്യൻ വേദങ്ങൾ അല്ലാഹുവിൽ നിന്ന് അവതർിച്ചിട്ടുള്ളവ തന്നെയാണെന്ന് പറയുന്നു.<sup>42</sup> വോ പ്രഷ്ടാക്കലൗഡ മഹർഷിമാർ അവ ദൈവപ്രസാദങ്ങളാണെന്ന് അവകാശപ്പെട്ടിരുന്നതായി ദേവീപ്രസാദ് ചട്ടാപാധ്യായ തന്റെ 'ഭാരതീയ തത്ത്വചിന്ത'യിൽ വേദപ്പെട്ടുതുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ വാക്കുകളിൽ തന്ന കാണുക:

“എല്ലാറില്ലും ഇഷ്യരചെതന്നും ആരോഹിച്ചു ശീലിച്ച അവർ ഇതിനും ഇഷ്യരചെതന്നും തന്നെ കാരണമായിക്കണ്ണു. അതുകൊണ്ട് കവി (ഐഷ്ടി)തന്നെ പ്രവൃത്താപിച്ചു; എന്നിൽ ഇഷ്യരക്ഷ പ്രവേശിച്ചിരിക്കുകയാണ് എന്ന്, ബോഹമണംമതത്തിൽ ഏകേക്കണ്ണരത്വാദം ആധിപത്യമുറപ്പിച്ചപ്പോൾ വേദങ്ങളുടെ പ്രഷ്ടാവ് സർവ്വേശവരനാണ് എന്ന് വിഡിക്കപ്പെട്ടു. ഇഷ്യരക്ഷ ആദിയുമന്ത്രവുമില്ല. അപ്പോൾ വേദത്തിനുമില്ല ആദിയുമന്ത്രവും. ഇഷ്യര സൃഷ്ടമായ അതിൽ പ്രമാദമുണ്ടാവില്ല. സമ്പർക്ക സത്യവും സമ്പർക്ക പാവനവും സമ്പർക്ക പ്രകടനവുമാണ്ിൽ.”<sup>43</sup>

ഇതായിരുന്നു ബോഹമണരുടെ വിശാസം. ഒരിക്കൽ സംസ്കൃത മഹാകവിയായ കാളിദാസൻ ജിപ്പയിൽ നിന്ന് ‘മന്ത്രകൃത’ എന്ന വാക്ക് വിണ്ണു പോയി. തദവസനരത്തിൽ മറ്റാരു കവിയായ ഭവത്തി നെറിച്ചുളിച്ച് വരുപ്പ് പ്രകടിപ്പിച്ചു. മന്ത്രകൃതം എന്നാലും, മന്ത്രദശം എന്നാണ് പറയേണ്ടതെന്നായിരുന്നു ഭവഭൂതിയുടെ പക്ഷം. ഐഷ്ടിമാരല്ല മന്ത്രങ്ങൾ രചിച്ചത്; അവർ മന്ത്രം അഥവാ രംഗിച്ചുവർ മാത്രമായിരുന്നു.

ആകയാൽ വേദങ്ങൾ ദൈവവികവെളിപ്പാടായി ഐഷ്ടിമാർക്ക് ലഭിച്ചതാണെന്ന വിശാസം തന്നെയാണ് ബോഹമണിക്കുണ്ണായിരുന്നത്. അതുകൊണ്ട് ബോഹമണിക്ക് പ്രവാചക ഭദ്രത്തിൽ വിശാസമുണ്ണായിരുന്നില്ല എന്ന ജില്ലിയുടെ അഭിപ്രായം ശരിയായി തോന്നുന്നില്ല.

ഭാരതീയർ പ്രവാചകത്തിൽ വിശസിക്കുന്നില്ലെന്ന വാദവും അപൂടി ശരിയല്ല. അവർ അവതാര പുരുഷൻമാരിൽ വിശസിക്കുന്നു. മുന്നലിംക ഇടു നബിമാർ തന്നെയാണ്, ഉദ്ദേശ്യത്തിലും തത്ത്വത്തിലും ഭാരതീയരുടെ അവതാരപുരുഷന്മാർ. ധർമ്മ സംസ്ഥാപനമാണ് പ്രവാചക നിയോഗത്തിന്റെയും അവതാരത്തിന്റെയും ലക്ഷ്യം. വേദവ്യാസൻ എന്ന അപരാഭിധാന തനാൽ വിശവിശ്വതന്നായ ബാദരാധാര കൃഷ്ണൻ രചിച്ചതെന്ന് കരുത പ്പെടുന്ന ‘ഭഗവംഗതീ’യിൽ പറയുന്നു:

“യദാ യദാ എ ധർമ്മസ്യ ലോനിർഭവതി ഭാരത,  
അദ്ദുത്തമാനമധർമ്മസ്യ തദാത്മാനാം സുജാമൃഹം.  
പരിത്രാണായ സാധ്യനാം വിനാശായ ചദ്രശ്ചകൃതാം  
ധർമ്മസംഖ്യാപനാർമ്മായ സംഭവാഖി യുഗേ യുഗേ.”<sup>44</sup>

(ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻ അർജുനനെ ഉപദേശിക്കുന്നു: ഹേ ഭരതഗാന്ത ജാതനായ അർജുനാ, എപ്പോഴെപ്പോൾ ധർമ്മത്തിന് ക്ഷതവും അധർമ്മത്തിന് അദ്ദുന്നതിയും സംഭവിക്കുന്നുവോ അപ്പോഴെല്ലാം ഞാൻ ആവിർഭവിക്കുന്നു. ശിഷ്ടങ്ങളെത്ത പരിരക്ഷിക്കാനും ദുഷ്ടങ്ങളെത്ത നശിപ്പിക്കാനും, അഞ്ചെന്ന ധർമ്മ സംസ്ഥാപിക്കാനുമായി യുംതോറും ഞാൻ അവതരിക്കുന്നു.)

ഹൃസ്ത്യാമിക വീക്ഷണപ്രകാരം പ്രവാചകൻ ദൈവമോ ദൈവത്തിന്റെ അംഗമോ അല്ല. പക്ഷേ, അദ്ദേഹത്തിൽ ദിവ്യ ചെതന്യം പ്രവഹിക്കുന്നുണ്ട്. ഈ ദിവ്യപ്രവാഹത്തെയാണ് ഭാരതീയർ ആലക്കാതിക്കായി ‘ദൈവാവതാരം’ എന്നു വിശ്വാസിപ്പിക്കുന്നത്. മുകളിൽ ഉഖരിച്ച ഫ്രോക്കങ്ങളിൽ ദിവ്യചെച്തന്യം യുഗംതോറും ആവിർഭവിക്കുമെന്നും അതിന്റെ ആവശ്യം ധർമ്മസംസ്ഥാപനമാണെന്നും പറഞ്ഞതിൽ നിന്നും ഭാരതീയർക്ക് ദൈവസന്ദേശവാഹകരിൽ വിശ്വാസമുണ്ടായിരുന്നു എന്ന കാര്യവും വ്യക്തമാണ്.

ഭാരതീയർ ദശാവതാരങ്ങളിൽ വിശ്വസിക്കുന്നു. ഒരു പക്ഷപ്രകാരം ഈ പത്തിനാല് അവതാരങ്ങളാണുള്ളത്. അവസാനത്തെ അവതാരമല്ലാത്ത തെള്ളാം ക്ഷണിൽ, കലിയുഗത്തിൽ അവതരിക്കുമെന്ന് വിശ്വസിക്കപ്പെട്ടുന്ന കല്പകി അവതാരമാണ് അവസാനത്തെത്. കല്പകി എന്ന അവതാരത്തെ പ്ല്ലി പൊന്തവപുരാണങ്ങളിൽ ദിർഘാദിർഘനം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്.

വിശ്വവിജ്ഞാനക്കോശം കല്പകി അവതാരത്തെപ്ല്ലി രേഖപ്പെടുത്തിയ തിന്റെ രംഗചുരുക്കം:

അഗ്നിപുരാണം, ശ്രീമഹാഭാഗവതം തുടങ്ങിയ മഹാപുരാണങ്ങളിലും മഹാഭാരതത്തിലും (ആരണ്യകപർവം) കല്പകിപുരാണം എന്ന ഉപപുരാണത്തിലും കല്പകിയവതാര കമയുണ്ട്. കല്പകി എന്ന പദം ‘വസ്തി’ (വാർധിച്ചവൻ) എന്ന പദത്തിന്റെ രൂപദേശമാണെന്നു ചിലർ പറയുന്നു. ബെഞ്ഞൾ ക്ഷുത്രിര എന്നൊരുമാം കൽപകിക്കുന്നുണ്ടെന്ന് ചില യുദ്ധാപ്രസ്താവനും പണ്ഡിതരും അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. ബെഞ്ഞക്ഷുത്രിരപ്പുറത്തു കയറിയാണ് കല്പകി ദുഷ്ടജന നിഗ്രഹം നടത്തുകയെന്നാണ് പുരാണങ്ങൾ പറയുന്നത്....

കല്പകിയുടെ കമാച്ചുരുക്കം: സംഭാരം ശ്രാമത്തിൽ ‘വിഷണുയശസ്ത്രം’ എന്ന ഒരു സാതിക്കനുണ്ടാകുന്നു. ‘സുമതി’ എന്നു പേരായ മഹിളയാൾ വിഷണുയശസ്ത്രിൽ പത്രി. ആ ദേവതിമാരുടെ പുത്രനായി കല്പകി ഭൂലോകജാതനാകുന്നു. ദൈവശാഖശൂളമാം 12-നാണ് കല്പകി ഇന്മെടുക്കുക. ‘പരശുരാമൻ’ അദ്ദേഹത്തിന് വേദവും മറ്റും അദ്ദേഹിപ്പിക്കുന്നു. ‘ബൃഹത്സവത്’ എന്ന പുത്രിയായ പത്രയെ കല്പകി വേജിക്കിക്കുന്നു.

കല്പകി ദ്രോഹരിമാരുടെ പുരുഷസെസ്യത്തെ പുർണ്ണമായും പരാജയപ്പെടുത്തുന്നു. സ്ത്രീകളെ വധിക്കയില്ല. ഒക്കെ കല്പകി ‘കലി’യുടെ പട്ടണത്തിൽ പ്രവേശിക്കുകയും അധ്യർമ്മത്തിന്റെ മുർത്തിമിർഭാവമായ കലിയെ മുട്ടുകുത്തി ക്ഷേകയും ചെയ്യുന്നു...”<sup>66</sup>

ഈതാണ് കൽപകിയുടെ കമാസാരം. ഈ കമായെ അന്ത്യപ്രവാചകരിൽ ജീവിതകമയുമായി ബന്ധിപ്പിക്കാൻ ചില മുസ്ലിം പണ്ഡിതരിൽ ശ്രദ്ധിച്ചിട്ടുണ്ട്. അവരുടെ നിഗ്രഹത്തിൽ കല്പകിക്കൊണ്ടുള്ള വിവക്ഷ മുഹമ്മദ് നബി തിരുമേനിയാണ്. വിഷണുയശസ്ത്രം നബിയുടെ പിതാവ് അബ്ദുല്ലാ (ദൈവദാസൻ)യും സുമതി അദ്ദേഹത്തിന്റെ മാതാപായ ആമിന (സമ്മാനി)യും സംഭാരംഗാമം അറേബ്യധുമാണ്. ദൈവശാഖശൂളദാരം കൊണ്ടു ദേശിക്കുന്നത് നബിയുൽ അപൂർവ്വ മാസം 12-ാം തിരുത്തിയതേ. അന്നു പ്രാംത വേളയിലാണല്ലോ അന്ത്യ പ്രവാചകരിൽ പുന്ന്യജന്മം. പരശുരാമനാക്കട്ട, നബിക്ക് വുർആൻ എത്തിച്ചുകൊടുത്ത ജിബ്രീൽ (ഗബ്രിയേൽ) എന്ന

മലകും. എന്നാൽ, കവിഭാവനകളാലും പ്രതീകാത്മക വർണനകളാലും നിബിധമായ പുരാണകമകൾ ഏതെങ്കിലുമൊരു യഥാർത്ഥ സംഭവവുമായി യോജിപ്പിക്കുക കഴിപ്പസാധ്യമല്ല.

ഇതുപോലെ അമർവവേദം 20-ാം കാണ്ടിയത്തിൽ ‘കുന്തപ്’ എന്ന സുക്രതമുണ്ട്. അതിൽ ഒരു ‘മാമ’ ഇഷ്ടിയെക്കുറിച്ച പ്രസ്താവം കാണാം. ഈ മാമ, മുഹമ്മദ് എന്ന സംജ്ഞാനാമത്തിന്റെ ഭാരതിയരുപമാവാമെന്ന് ചിലർ അഭിപ്രായപ്പെടുന്നു. എന്നാൽ, ഇതിനെക്കാൾ കുടുതൽ സ്വപ്നങ്ങൾ മാൻ ‘വീശ്വ പുരാണ’ ത്തിൽ വന്ന ഒരു പ്രവചനം. വേദവ്യാസ മുനിയാൽ ആചാരത്തെമ്മും വിശസിക്കപ്പെടുന്ന ആ പുരാണത്തിൽ ഭാവി സംഭവങ്ങളാണ് പ്രവചിക്കപ്പെട്ടിരുന്നത്. അതാണ് ‘വീശ്വ’ എന്ന പേരിന് നിബന്ധവും. ലോകമെങ്ങും അധികമായി വ്യാപിക്കുമെന്നും തദ്ദേശത്തിൽ മാനവകുലത്തെ ഉദ്ധരിപ്പാനായി ‘മഹാമദ്’ എന്നു പേരായ ഒരു വിദേശിയും ആചാര്യൻ തന്റെ ശിഷ്യന്മാരോടുകൂടി പ്രത്യക്ഷനാവുമെന്നും പ്രസ്തുത പുരാണത്തിൽ ദിർഘാദിഗംഭീരുപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ‘മഹാമദ്’ എന്നത് ‘മുഹി മഹി’ എന്ന ഇന്ത്യൻ ഉച്ചാരണമാവാം. വ്യാസൻ ഭാഷയിൽ തന്നെ കാണുക:

“എന്തെമ്മിനന്തരേ ഫ്ലേജ് ആചാര്യുണ സമനിതഃ

മഹാമദാ ഇതിവ്യാതഃ ശിഷ്യശാഖാ സമനിതം”<sup>67</sup>

(അങ്ങനെയിരിക്കുന്നേക്കാൾ ‘മഹാമദ്’ എന്നുപേരായ ഒരു ‘ഫ്ലേജ്’ ആചാര്യൻ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ശിഷ്യശാഖയോടുകൂടി പ്രത്യക്ഷനാകും)

‘ഫ്ലേജ്’ എന്ന പദത്തിന് വിദേശരത്നപ്രളഭർ എന്നാണെന്നും. അതിനാൽ, ഇന്ത്യയിലില്ല ഈ ആചാര്യൻ ആഗതനാവുകയെന്നുകൂടി മുനി സുചിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. ചുരുക്കത്തിൽ, ഭാരതീയ മതസാഹിത്യങ്ങളിൽ ഒരു മഹാ ആചാര്യൻ ആഗമനം പ്രതിക്ഷിപ്പെട്ടിരുന്നതായി കാണുന്നു. അതിനാൽ, ബോഹമണ്ഡലകാർ പ്രവാചകന്മാരിലും പ്രവാചകദാത്രത്തിലും വിശസിക്കുന്നില്ല എന്ന വാദം ശരിയല്ല. പ്രവാചകന്മാരിക്കുന്ന സാങ്കേതിക സംജ്ഞ വ്യത്യസ്തമാണെന്നു മാത്രം.

### എക്കബൈവസില്വാന്തം

ഭാരതീയതുടെ ഏറ്റവും പുരാതനമായ മതസാഹിത്യം ഔദ്യോഗമാണെന്നു നാം സുചിപ്പിച്ചു. അതിൽ ദേവൻമാരെ സ്തതുതിച്ചും അഭീഷ്ടകാര്യങ്ങൾ അഭ്യർത്ഥിച്ചും കൊണ്ടുള്ള കവിതകളാണ് കാണുക. ഈ കവിതകളെ ‘ജക്കു’കൾ അമീവാ ‘മന്ത്ര’ങ്ങൾ എന്നു വിളിക്കുന്നു. കുറേ മുന്നഞ്ചൽ ചേരുന്നതാണ് ‘സുക്രതം’. ഇഗ്രേജത്തിൽ 1017 സുക്രതങ്ങളുണ്ട്. ചില സുക്രതങ്ങൾക്ക് വുർജ്ജനിലെ പ്രധമാധ്യായമായ ‘അത്മഹാതിഹ’യോട് അപാരമായ സാദൃശ്യം കാണാം. ആകയാൽ അതൊരു ദൈവികഗ്രന്ഥമല്ലെന്നു തീർത്തുപറയാൻ പ്രയാസമുണ്ട്.

വേദത്തിൽ മുപ്പത്തിമൂന്ന് ദേവനാമങ്ങൾ സ്തതുതിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതായി ഒരു ജക്കിൽ നിന്ന് മനസ്സിലാക്കുന്നു.<sup>68</sup> ആരാണി ദേവൻമാർ? ഇതേപ്പറ്റി സുനിർണ്ണിതമായ ഒരു തീരുമാനമല്ല വേദവിത്തുകളോടു യാണ് ബന്ധിതന്മാർ കൂടുള്ളത്. എത്തായാലും അദൃശ്യലോകവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട സത്തങ്ങളാണ്

അവർ എന്ന കാര്യത്തിൽ സംശയമില്ല. ഒരുപക്ഷേ, മുസ്ലിംകൾ 'മലകു'കൾ എന്നും ചെക്കിപ്പായവർ 'മാലബ്'മാർ എന്നും വിളിച്ചുവരുന്ന അദ്ദേഹം സത്യ അല്ലാം പ്രസ്തുത ദേവതകൾ. എന്നാൽ, പാശ്ചാത്യ നിരുപക്കിംഗാരുടെ അലിപ്പായത്തിൽ വെറും പ്രകൃതി ശക്തികളാണ് ദേവൻമാർ. ഇൻഡ്യോ-ആഫ്രിക്ക ജനത് ആദിത്യിൽ പ്രകൃതിശക്തികളെയാണ് ആരാധിച്ചിരുന്നതെന്നും അവസാനം ഏകദേശവത്തിലെപ്പേരെന്നുമാണ് അവരുടെ നിഗമം.

എന്നാൽ, ഭാരതീയ പണ്ഡിതന്മാരിൽ പലരും ഈ അലിപ്പായത്തെ എതിർത്തിട്ടുണ്ട്. സന്തോഷിക്കിലെ കാര്യം മറ്റൊരുരക്കാളും വിട്ടുകാർക്കാണല്ലോ അറിയുക. അതിനാൽ, ഇക്കാര്യത്തിൽ ഭാരതീയ പണ്ഡിതന്മാരുടെ അലിപ്പായത്തിനാണ് മുൻഗണന കല്പിക്കേണ്ടത്. വേദത്തിലെ ദേവ നാമങ്ങൾ ധമാർമ്മത്തിൽ ഏകേക്ഷവരെ വിവിധ നാമങ്ങളാണെന്നും അതിനാൽ, ഒരേ ദൈവത്തെന്നതെന്നായാണ് ആരുപ്പമാർ ആരാധിച്ചിരുന്നതെന്നും മാണം അവരുടെ പക്ഷം. ഇങ്ങനെ നൂർ നാമങ്ങളാണ് വേദത്തിൽ ഏകേക്ഷവ തന്നുള്ളതെന്നാണ് 'ആരുപ്പമാജ്' സ്ഥാപകനായ ശ്രീ. ദയാനന്ദ സരസ്വതിയുടെ അലിപ്പായം. അദ്ദേഹം തന്റെ വേദഭാഷ്യത്തിൽ ആ നാമങ്ങൾ എടുത്തുകാണിച്ചിട്ടുണ്ട്. എന്നാൽ ദയാനന്ദജി എടുത്തുപറഞ്ഞ നാമങ്ങൾ വാസ്തവത്തിൽ തൊല്ലാരോധാവതേയുള്ളുവെന്നും 'ശിവൻ' എന്ന നാമം തണ്ടു തവണ ആവർത്തിച്ചതിനാലാണ് നൂറാധിതെന്നും മാലാനാ സത്യിൽ ഹാമിദലി തന്റെ 'ഹിന്ദുമത് ഒരർത്ഥപരിശീ' എന്ന കൃതിയിൽ പറയുന്നു. ഇസ്ലാമിലും തൊല്ലാരോധാവത് നാമങ്ങളാണ് അല്ലാഹുവിനുള്ളത്.”

ദയാനന്ദജിയുടെയും മറ്റും പ്രസ്തുത വ്യാഖ്യാനത്തെ പ്രശ്നാദാത്തിലെ ചില മന്ത്രങ്ങൾ പ്രഖ്യാപിച്ചുതുന്നുണ്ട്. ഉദാഹരണമായി 1-ാം മന്ത്രം അതിലെ ഒരു മന്ത്രത്തിൽ പറയുന്നു:

“ഇന്ദ്രം മിത്രം വരുണായഗിമാഹി

രദ്മാ ദിവ്യഃ സസ്യപർശ്വോ ഗരുതമാൻ

എകം സദിപ്പാ സ്വഹൃദാവാ

നൃഗണിം ധമം മാതരിശ്വാനമാഹി” ”

(അദ്ദേഹത്തെ ഇന്ദ്രനെന്നും മിത്രനെന്നും വരുണനെന്നും അഗ്നിയെന്നും പറയുന്നു. വാനത്ത് വട്ടിവിൽ പറിക്കുന്ന ഗരുഡനും അദ്ദേഹമാണ്. വിജയൻ മാർ ഒന്നിനെ പലതാകൾ പറയുകയാണ്. ദൈവപ്രസ്താവി, ധമൻ, മാതരിശ്വാവ് എല്ലാം അദ്ദേഹം തന്നെ)

ഈതിൽ നിന്നും, ഒരേയായും സത്യത്തെയാണ് ഔഷ്ഠിമാർ പല നാമങ്ങളിലും വിളിച്ചുവന്നതെന്ന് തെളിയുന്നു. വിവിധ ഭാവങ്ങളും ഗുണങ്ങളുമുണ്ട് ഏകദേശവത്തിന്. അവയെ ആസ്പദമാക്കി കവികൾ അവനെ വിവിധ രൂപങ്ങിൽ സകലപ്പിച്ചുവെന്നായുള്ളതു. ഓരോ കല്പപന്ഥനുണ്ടിച്ചും ഓരോ നാമം നല്കി. മറ്റൊരു വേദമന്ത്രത്തിൽ പറയുന്നു: “എകം സത്യം സ്വഹൃദാകലപ യന്തി” (അതായത്, സത്യായ ഒരുണ്മാഖയെ [കവികൾ] പല [പ്രകാരത്തിൽ സകലപിക്കുന്നു). ചുരുക്കത്തിൽ, നാമങ്ങൾക്കല്ലാതെ നാമധാരികൾ നാനാത്മകിലും അതാണ് വേദം പറയുന്നതും: “യാ ദേവനാം നാമധാരിക ഏക ഏവി”” (ദേവനാമങ്ങൾ ധരിച്ച സത്യം ഒന്നു തന്നെയാണെന്നു സാരം). ഈ മന്ത്ര

അള്ളുടെ വെളിച്ചുത്തിൽ പ്രാചീന ആരുൺമാർ ബഹുദൈവവാദികളോ വിശ്വാസാധകരോ ആയിരുന്നില്ലെന്ന് തീരുമാനിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. “ഔദ്യോഗം ധാരതാരു ആർദ്ദൈവവരത്തെയും ആരാധിക്കുവാൻ ആജ്ഞാവിക്കുന്നില്ല”<sup>73</sup> എന്ന ഗവേഷകരുടെ നിഗമനം ഇത്തരുണ്ടായിരിക്കുന്നതിൽ ശ്രദ്ധയാമാണ്.

ആദിയിൽ ഒരുണ്ട് മാത്രമെയുണ്ടായിരുന്നുള്ളു: അവന്നാൾ ആകാശഭൂമികളുടെ-അമവാ സകല ജഗത്തിന്റെയും - അധിശാഖിപതിയായി വർത്തിച്ചത്. ആകാശഭൂമികളുടെയും മറ്റും സുഷ്ടാവും നിയന്താവും അവന്നതേ. ഇഗ്രേഡം 10-ാം മണിഥലം 121-ാം സുക്രതത്തിൽ പ്രസ്താവിക്കുന്നു:

“ഹിരിണ്യ ഗർഭഃ സമവർത്തതാഭ്ര  
ഭൂതസ്യ ജാതി പതിരേക ആസീൽ  
സദാദാര പുമിവിം ദ്വാമുതേമാം  
കസ്മെമ ദേവായ ഹവിഷാ വിയേഹം.”<sup>74</sup>

(സുഷ്ടിക്കുമുഖ്യ ഹിരിണ്യഗർഭനായ പരമേശരൻ മാത്രമേ ഈ ജഗത്തിന് അധിശാഖിപതായി വർത്തിച്ചിരുന്നുള്ളു. ഇംഗ്രേസ് പുമി (ഭൂമി) മുതൽ പ്രകാശലോകംവരെയുള്ള സകല ജഗത്തിനെയും സുഷ്ടിച്ചു ധാരണം ചെയ്യുന്നു [താങ്ങിനിരുത്തുന്നു]. സുവസ്നരുപതായ ആ ദേവനെ തൊണിശിള്ളപാസിക്കുന്നു [വണങ്ങുന്നു]. മറ്റൊരെയും ഉപാസിക്കയില്ല.)

സുഷ്ടിക്കുമുഖ്യ ധാരതാനുമുണ്ടായിരുന്നില്ലെന്നും ഒരുണ്ട് മാത്രമേ ഉണ്ടായിരുന്നുള്ളുവെന്നുമാണ് ഇംഗ്ലാമിക് ശിക്ഷണം. ഔദ്യോഗം അതു തന്നെയാണ് പഠിപ്പിക്കുന്നത്. ‘നാസദ്യ’ സുക്രതത്തിൽ പറയുന്നത് കാണുക:

“നാസദാസീനോ സദാസീതദാനീം  
നാസീദ്രജോ നോ വേം പരോത  
കീമാവരിവാ കുഹകസ്യ ശർമ്മനാർഭഃ  
കീമാസീദ് ഗഹനം ഗഭിരം  
ന മൃത്യുരാസീദമുതം ന തർഹി  
ന രാത്രൂ ശിഹപ്പന ആസീൽ പ്രകേതഃ  
ആനീദിവാതം സഡയാ തദേകം  
തസ്മാദാനുന്ന പരഃ കിഞ്ചനാസ്.”<sup>75</sup>

ഈ മന്ത്രങ്ങൾക്ക് ദയാനാട് സരസ്വതി നല്കിയ അർമ്മമാണ് ഇവിടെ കാണിക്കുന്നത്: “ഈ കാരുജഗത്ത് ഉണ്ടാകാതെയിരുന്നപ്പോൾ, അതായത് സുഷ്ടിക്കുമുഖ്യ, ശുന്നുമായ ആകാശം പോലും ഇല്ലായിരുന്നു. ഇംഗ്രേസ് സുഷ്ടിയുടെ മുലകാരണവും മാത്രമേ ഉണ്ടായിരുന്നുള്ളു. എന്നെന്നനാൽ, ആകാശവും മറ്റും വ്യാവഹാരികമായി വർത്തിച്ചിരുന്നില്ല. അപ്പോൾ അത്, അമവാ പ്രകൃതിയെന്ന അവ്യാക്തം, (അതെ) സത്സംജനകമായ ജഗത്കാരണംപോലും. ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. വേം അമവാ വിരാട് എന്ന സമൂലജ തതിന്റെ നിവാസസ്ഥാനവും ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. എന്നാൽ, പരബ്രഹ്മത്തിന്റെ സാമർപ്പ്യമെന്ന അതിവസ്തുക്കൾവും എല്ലാറിന്റെയും മുലകാരണവുമായത് മാത്രമേ അപ്പോൾ ഉള്ളതായിരുന്നുള്ളു. വർഷകാല പ്രഭാതത്തിൽ പുക പോലെ കാണപ്പെടുന്ന കുറച്ചു ജലത്തിനാൽ ഭൂമി ആവരണം ചെയ്യപ്പെട്ടു

നീലി. നദിയിൽ ഒഴുക്കുണ്ടാകുന്നുമില്ല. അപോൾ ആ ജലം എങ്ങനെ ഗഹിനവും ഗംഭീരവും ആകും? ഇല്ലതനെ. അതുപോലെ യാതൊന്നും ബേഹം തനിനെ ആവരണം ചെയ്യുന്നതിന് കഴിവുള്ളതല്ല. എന്തൊന്നാൽ, അവരെല്ലാം അതുപോലെ അകുന്നുണ്ടെങ്കാണു. ഈ ജഗത്തെല്ലാം ഇതുശരബന്ധി സാമർപ്പിതതിൽ ഉണ്ടായതാണ്. ആ ബേഹമത്തെക്കാൾ ഗഹനവും ഗംഭീരവുമായത് മറ്റൊരുണ്ട്? ഒന്നുമെയില്ല. അതിനാൽ, ആ ബേഹമത്തിന്റെ ആവരണമായി യാതൊന്നും തനെ ഇല്ല. എത്രുകൊണ്ടെന്നാൽ, ബേഹം അനന്തവും ജഗത്ത് തുച്ഛവു മാണം. ബേഹസ്വഷ്ടാവായ ഈ ജഗത്ത് ഇതുശരനെ അപേക്ഷിച്ചുനോക്കുന്നോൾ അതിനുചെലുത്തുന്നു.”<sup>76</sup>

വൃഥാനുനിലെ സുഷ്ടിവിവരണവുമായി പ്രസ്തുത വിവരണം എത്ര മാത്രം അടുത്തിട്ടുണ്ടെന്ന് വിശ്രിഷ്ടാ പറയേണ്ടതില്ല. എന്നാൽ, വൃഥാനുബന്ധി അവരെന്നുത്താതിനും അയിരക്കണക്കായ വർഷങ്ങൾക്കുമുമ്പാണ് ഔദ്യോഗ കാലം എന്ന സംഗതി നാം ഓർക്കേണ്ടതാണ്. ഔദ്യോഗത്തിൽ സ്ത്രീകൾ പ്രൂഢി ഒരു ദേവനാണ് വരുണൻ. വരുണന്റെ സവിശേഷതയെപ്പറ്റി അധിർവ്വേദം പറയുന്നു:

“രണ്ടാളുകൾ കുശുകുശുകുന്നോൾ മുന്നാമനായ വരുണരാജാവ് അത് അറിയുന്നു.”<sup>77</sup>

ഈതേ ശ്രദ്ധിയാണ് അല്ലാഹുവിനെന്ന പരിചയപ്പെടുത്തുന്നതിന് വൃഥാനും സീകരിച്ചിട്ടുള്ളത്. നോക്കുക:

“മുന്നാൾ കുശുകുശുകുന്നോൾ നാലാമനായി അവൻ ഉണ്ടായിരിക്കും. അബവാൾ കുശുകുശുകുന്നോൾ ആറാമനായി അവൻ ഉണ്ടായിരിക്കും. കൂറി ഞ്ഞാലും എറിയാലും ശതി, അവരുടെ കൂടെ അവൻ ഉണ്ടാകാതിരിക്കില്ല”<sup>78</sup>

ചുട്ടുക്കത്തിൽ, വേദം ഏകേശവരവിഭാവനമാണ് ലോകസമക്ഷം സമർപ്പിച്ചിട്ടുള്ളത്. പക്ഷേ, പുരോഹിതമാരുടെ വ്യാവ്യാനക്കസർത്തുകൾ വേദത്തിലെ അധ്യാപനങ്ങളെ തെറ്റിഡിപ്പിച്ചു. അങ്ങനെ, ബേഹമണ്ണതം വിഗ്രഹാരാധനയായി മാറി. ലോകത്തിലെ ഇതര മതങ്ങളുടെ അവസ്ഥയും ഏറ്റ കുറെ ഇതു തന്നെയാണല്ലോ.

### ഉപനിഷത്തുകളിലെ ഏകത്രസങ്കലപം

ഭാരതത്തിൽ പില്ക്കാലത്ത് വളർന്നുവന ഒരു പ്രത്യേകതരം സാഹിത്യ സംഘാതമാണ് ഉപനിഷത്തുകൾ. അതിനിഗ്രഹങ്ങളായ ബേഹമണ്ണങ്ങളാണ് ഉപനിഷത്തുകളിൽ അടങ്കിയിരിക്കുന്നത്. എന്നാൽ ഇന്നല്ലാമെങ്കിൽ തത്ത്വചിന്ത ഗ്രഹിച്ച ഒരാൾക്ക് ഉപനിഷത്തുകളിലെ ബേഹമവിജ്ഞാനം മനസ്സിലാക്കാൻ യാതൊരു വിഷമവുമില്ല; ഭാഷ പറിക്കണമെന്നുമാത്രം. ഉപനിഷത്ത് കൂത്തികൾ നുറുക്കണക്കിനുണ്ട്. മുഗർച്ചക്രവർത്തിയായ അക്കബറുടെ കാലത്ത് ഒരു പുതിയ ഉപനിഷത്തും നിലവിൽ വരുകയുണ്ടായി. ‘അല്ലാഹ് നിഷ്ഠത്’ എന്നാലും അതിന്റെ പേര്. അല്ലാഹുവിശ്രി പേരിൽ നിലവിൽ വന്ന ഈ കൂത്തി ഫിന്ദുകൾക്ക് സീകാരുമാവുമെന്നു തോന്നുന്നില്ല. എന്നാൽ, അവർക്ക് സീകാരുവും പ്രാഥാണികവുമായ കുറേ ഉപനിഷത്തുകളുമുണ്ട്. പതിമുന്നെന്നാലും കൂടുതൽ പ്രമാണങ്ങയുമാത്രേ. ശ്രീ. ശങ്കരാചാര്യർ അവ

യിൽ മിക്കതിനും ഭാഷ്യം എഴുതിയിട്ടുണ്ട്. ഇംഗ്ലാഡിയസ്യം, പ്രബഹദാരണസ്യകം, എത്രത്രേയം, തെത്തതിരീയം, പ്രശ്നം, കേനം, കറം, മുണ്ടാക്കം, മാൻസ്യക്കും, കൗഷ്ഠിതകി, മെത്രി, ശ്വേതാശത്രം എന്നിങ്ങ നേയാണ് അവ വിളിക്കപ്പെടുന്നത്.

ഉപനിഷത്തുകൾ എന്നുമിക്കജീവിതത്തെ നിരുത്സാഹപ്പെടുത്തുകയോ മനുഷ്യനെ കേവലമൊരു ആധ്യാത്മിക ജീവിയാക്കിത്തരിക്കുകയോ ചെയ്യു നില്ല. പല ക്ഷത്രിയ രാജാക്കന്നരും ഉപനിഷദ്ഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ ആചാര്യൻമാ രായിരുന്നു. പ്രവാഹണ ജൈവലി, അജാതശത്രു, ഇനകൾ, അശൈപതി മുതലായവർ ഉദാഹരണം. രാജാക്കന്നമാർ ഏകകാര്യം ചെയ്തുവന്നിരുന്ന ഈ വിദ്യ ജനങ്ങളെ എന്നുമിക്കജീവിതത്തിൽ നിന്ന് അകറ്റുവാൻ പദ്ധാപത്തമാ വിശ്ലേഷണ സ്വയം വ്യക്തമാണ്. കുടാതെ, ഉപനിഷത്തുകൾത്തെന്ന ഇതു ലോകത്ത് ദിർഘകാലം ജീവിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കണമെന്നാണ് ഉപദേശിക്കുന്നത്. ഇംഗ്ലാഡിയസ്യത്തിൽ പറയുന്നു: “കർവ്വനോവേഹകർമ്മാണി ജീജീവേ സ്വച്ഛതാംസമഃ”<sup>79</sup> (കർമ്മങ്ങൾ അനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ട് ഇഹലോകത്ത് നുറുക്കാലും ജീവിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുവാൻ.)

ഇംഗ്ലാംമിക ജീവിതത്തവ്യും ഇങ്ങനെത്തന്നെന്നാണ്. ഒരു ആപ്തവാക്യത്തിൽ ഇങ്ങനെ കാണാം: “നി എന്നെന്നും ജീവിക്കും എന്ന ഭാവത്തിൽ നിന്നേ എന്നുമിക ജീവിതഗുണത്തിനായും നാഭേദത്തെന്ന മതിക്കും എന്ന ഭാവത്തിൽ നിന്നേ പാരതിക മോക്ഷത്തിനായും കർമ്മമനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുക.” “സത്കർമ്മമനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ട് ദിർഘകാലം ജീവിക്കുന്ന മനുഷ്യനാണ് എറ്റവും ഉത്തമൻ” എന്ന് ഇംഗ്ലാംമത പ്രവാചകനും അരുൾ ചെയ്യുന്നു.<sup>80</sup> ഇംഗ്ലാഡിയസ്യത്തിലെ തദ്ദേശാപദ്ധതം മറ്റൊരു ശൈലിയിൽ അവത്തിപ്പിക്കുകയാണ് പ്രവാചകൻ ചെയ്തിട്ടുള്ളത്.

നമുക്ക് ഉപനിഷത്തുകളിലെ എക്കാദേവത ദാർശനക്കത്തെപ്പറ്റി ചിന്തിക്കാം. ‘ബുഹം’, ‘പത്രബുഹം’, ‘പരമാത്മാവ്’ മുതലായ പേരുകളിലാണ് എക്കാദേവത ഉപനിഷത്തുകൾ വ്യവഹരിക്കുന്നത്. ഇംഗ്ലാംമിലെ എക്കാദേവതിന്റെ സവിശേഷതകളെല്ലാം ‘ബുഹം’മെന്ന ശബ്ദം ഉൾക്കൊള്ളുന്നുണ്ട്. “അവനു തുല്യമായി ധാതനാനും ഇല്ല”<sup>81</sup> എന്നും “ആരും അവനു തുല്യനായിരിക്കുന്നില്ല”<sup>82</sup> എന്നുമാണ് ബുർജുൻ എക്കാദേവതയെത്തെ പരിചയപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ളത്. അതായത്, മനുഷ്യന്റെ ബാഹ്യത്രിയങ്ങൾക്കോ ആരംഭിച്ചിരുന്നില്ലെങ്കോ വിഷയമാവാതെ നോൺ ദൈവസത്ത് എന്നാർമ്മം. ഇതു തന്നെന്നാണ് ഉപനിഷത്തുകൾ നമുക്ക് മനസ്സിലാക്കിത്തരുന്ന ആശയവും. കേന്ദ്രോപനിഷത്തിൽ പറയുന്നത് കാണുക:

“ന തത്ര ചക്ഷുർഗചതി ന വാഗചതി നോ മനഃ  
ന വിദ്വമോ ന വിജാനിമോ യമെമതദനുശിഷ്യാർ  
അനുഭവ തലിംതിഥാദമോ അവിംതാദി  
ഇതി ശുശ്രൂമ പുർവ്വേഷം യേ നസ്തദ്യാചക്ഷിരേ.”<sup>83</sup>

(സേന്ത്രാദി ഇന്ദ്രിയങ്ങൾക്കോ വാക്കിന്റെ മനസ്സിനോ ആ ബേഹത്തെ പ്രാഹിക്കുവാൻ കഴിയുകയില്ല. അത് എങ്ങനെയുള്ളതുണ്ടാണെന്നു തന്നെ അറിയുന്നില്ല. അതിനെപ്പറ്റി പഠിപ്പിക്കേണ്ടതെങ്ങനെ എന്നും തന്നെപ്പറ്റക്കരിഞ്ഞതുകൂടാ.

ബേപമം അറിയപ്പെട്ടതിൽ നിന്നും അറിയപ്പെടാത്തതിൽ നിന്നും ഭിന്മായി കൂളിത്തേരെ. ഇങ്ങനെന്നാണ് അതിനെ വ്യാവ്യാനിച്ചുതന്ന ആചാര്യരൂഹാരിൽ നിന്നും എങ്ങൾ കേട്ടിട്ടുള്ളത്)

ആത്മജന്മാനിയായ വലീപം അബ്ദിബകർ സിദ്ധിവീം ദൈവസന്തയുടെ അനിർവ്വചനിയത്തെയപ്പറ്റി വിവരിച്ചിട്ടുള്ളത് ഈ വാക്കുകളിലാണ്:

“അവരെ അറിയാൻ കഴിയില്ല എന്ന് അറിയുന്നതാണ് യമാർമ്മ അഥാനം.”<sup>44</sup>

ഈതെ ആശയം കേന്ദ്രാപനിഷത്ത് അവതരിപ്പിച്ചത് ഇങ്ങനെന്നാകുന്നു:

“യസ്യാമതം തസ്യമതം മതം യസ്യ ന വേദ സഃ

അവിജ്ഞാതം വിജാനതാം വിജ്ഞാതതാം”<sup>45</sup>

(ബേപദ്ധമത്തെ തനിക്ക് അറിയാൻ കഴിയില്ല എന്ന് അറിഞ്ഞവൻ അറിയുന്നു. ബേപമത്തെ അറിഞ്ഞു എന്നു വിചാരിക്കുന്നവൻ അറിയുന്നുമില്ല. അറിഞ്ഞന്ന് കരുതുന്നവർക്ക് അറിയാത്തതും, അറിയില്ല എന്നു മനസ്സിലായ വർ അറിഞ്ഞതുമാകുന്നു (ബേപമം.)

ബേപമത്തെയല്ലാതെ മറ്റാന്നിനെന്നയും ഉപാസന (ആരാധന) ചെയ്യു തന്നും ജനങ്ങൾ ബേപമമെന്നു സകലപിച്ചു ഉപാസന ചെയ്യുന്നതൊന്നും യമാർമ്മത്തിൽ ബേപമമല്ലെന്നും കേന്ദ്രം പറയുന്നു:

“യച്ചക്ഷ്യുഷാ ന പശ്യതി യേന പക്ഷ്യുഷി പശ്യതി

തദേവ ബേപമതം വിശി നദം യദിമുപാ സതേ.”<sup>46</sup>

(കണ്ണുകൊണ്ട് കാണാൻ കഴിയാത്തതും എന്നാൽ കണ്ണിനു കാഴ്ച നല്കു നന്തുമായ ചെത്തന്നുമേതോ അതാണ് ബേപമമെന്നു നീ അറിഞ്ഞതാലും. (ബേപമമെന്നു കല്പപിച്ചു [ജനങ്ങൾ] ഉപാസിക്കുന്നതൊന്നും ബേപമല്ലതനെ.)

അതായത്, അജ്ഞന്മാർ ബേപമമെന്ന സകലപ്പത്തിൽ പലതിനെന്നയും ആരാധിച്ചുവരുന്നുണ്ട്. അതെന്നാണും ബേപമല്ല. ബേപമത്തെ നേരുത്തെന്നിയ തിന്നോ മറ്റൊപ്പിയങ്ങൾക്കോ പ്രാഹിക്കാനാവില്ല. പക്ഷേ, നേരോഭി ഇന്നിയ അശ്വക്ക് വൻസ്തുക്കെളു പ്രാഹിക്കുവാൻ കഴിവുകൊടുക്കുന്ന ചെത്തന്നും ബേപമമാണുത്താനും. ഈ ആശയം ഇസ്ലാമിനു സീക്കാര്യമാണെന്ന കാര്യം നിസ്തർക്കമാണ്.”

ഉപനിഷത്തുകളിലെ ദൈവസകല്പം മനസ്സിലാക്കിയ ചില സൂഫിവ രൂഹാർ അവ പ്രചരിപ്പിക്കുന്നതിൽ അസാമാന്യമായ ഉണ്ടാഹം പ്രകടിപ്പിച്ച തിൽ അദ്ഭുതത്തിന് അവകാശമില്ല. മുഗൾസാമാട്ടായ ഷാജഹാൻ്റെ മുതൽ പുത്രന്നും ഖാദിരിയും സുഫി പരമ്പരയിലെ ഒരാചാര്യനുമായിരുന്നു. ഭാരോ ഷിക്കോ അസ്ത്രോളം ഉപനിഷത്തുകൾ പേരിഷ്യൻ ഭാഷയിലേക്ക് വിവർിച്ചു ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. ആ തർജമകളിൽ നിന്നാണ് പാശ്ചാത്യലോകം ഉപനിഷദ്ദനങ്ങളുപ്പറ്റി ആദ്യമായി അറിയാൻ ഇടവന്നത്. സുപ്രസിദ്ധ ‘ശമാവലി’യിൽ ആ സംഭവം വിവരിക്കുന്നതു കാണുക:

“1775 എ.ഡി.യിൽ പേരിഷ്യ ഭരിച്ചിരുന്ന ഫുവാദ്വേലയുടെ അരമു തിൽ നിന്ന് ഫ്രഞ്ചു റിപ്പബ്ലിക്കായ എം.ജെൻറിൽ (M. Gentile) ഭാരോഷിക്കോ തയ്യാറാക്കി വെച്ച ഉപനിഷദ്വിവർത്തനങ്ങളുടെ ഏ കൈയെഴുത്തുകോപ്പി

കരസ്ഥമാക്കുകയും അത് പ്രസിദ്ധ പണ്ഡിത സഖാരിയായ അക്കിറ്റിൽ ഡുവറിൻ നൽകുകയും ചെയ്തു. ബൈൻറിയർ (Bernier) അതു ഫ്രാൻസിലേക്കും കൊണ്ടുപോയി. ഡുവറിൻ ഫ്രഞ്ചിലേക്കും ലാറ്റിന്ലാഷ്യിലേക്കും ആ ഉപനിഷത്തുകൾ തർജ്ജമ ചെയ്തു. ലാറ്റിൻ തർജ്ജമ 1801, 1802 എന്നീ വർഷങ്ങളിൽ യഥാക്രമം രണ്ടു ഭാഗങ്ങളായി പ്രസിദ്ധീകരിച്ചു. ‘ഒപ്പന്തി ശത്’ (Oupnekhat) എന്നായിരുന്നു അതിന് അദ്ദേഹം നല്കിയ പേര്”

### മരണാനന്തര ജീവിത സങ്കല്പം

ഇൻലാമിക വീക്ഷണത്തിൽ അതിപ്രധാനമായ മാലികത്തത്യങ്ങൾ മുന്നാണ്: 1. തൗഹിർ അമവാ, ഏകദേവതയം. 2. തിസാലത് അമവാ, പ്രവാ ചക്രത്യം. 3 ആവിറ്റൻ അമവാ, മരണാനന്തര ജീവിത വിശ്വാസം. ഹിന്ദു ധർമ്മത്തെ സംഖ്യാചീട്ടിടത്താളം ഏകദേവവിശ്വാസത്തിന്റെ നിലപാട് നാം കണ്ടുകഴിഞ്ഞു. ഈകാര്യത്തിൽ ഇൻലാമും ഹിന്ദുമതവും തമിൽ അടി സ്ഥാപത്രമായ അന്തരമാനുമില്ലെന്നുള്ളതാണ് യാമാർമ്മം. ഈനി നമുക്ക് മരണാനന്തര ജീവിതത്തെപ്പറ്റി ഹിന്ദുമതത്തിന്റെ നിലപാടെന്നാണെന്നു പരി ശോധിക്കാം.

ഈനാന്തത ഹിന്ദുകൾ പുനർജ്ജനത്തിലാണ് വിശ്വസിക്കുന്നത്. അതായത്, ഈ ജീവനത്തിൽ സത്കർമ്മമനുഷ്ഠിച്ചാൽ വരുംജന്മത്തിൽ സൃജാതനായി ജനമെടുക്കും; അമവാ, ദുഷ്കർമ്മം പ്രവർത്തിക്കുന്നപക്ഷം നായയായോ പനിയായോ ശുദ്ധനായോ മറ്റൊ ജനിക്കും. സത്കർമ്മ- ദുഷ്കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലം ഈന്തത്തിൽ വെച്ചു തന്നെയാണ് അനുഭവിക്കുക. ഈതാണ് പുനർജ്ജന വാദത്തിന്റെ താൽപര്യം. ഈ വാദം ഇൻലാമുഖായി പൊരുത്തപ്പെടുന്നതു ലഭ്യമാണ് തീർച്ചയാണ്.

എന്നാൽ, വേദകാലത്തെ ഭാരതീയർ പുനർജ്ജന വിശ്വാസികളായിരുന്നില്ല. പ്രത്യുത, പദ്ധതാക്രതിലെ കർമ്മഹലങ്ങളിലും സർഗ്ഗ- നരകങ്ങളിലുമാണ് അവർ വിശ്വസിച്ചിരുന്നത്. വേദങ്ങളെപ്പറ്റി കുലക്കഷ്മായി പഠം നടത്തിയ ഭാരതീയപണ്ഡിതനായ ശ്രീ. രാഹുൽ സാംകൂത്യായൻ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ‘വിശദർശനങ്ങളും’ൽ എഴുതുന്നു:

“വേദത്തിലെ ഘഷിമാർ ഈ ലോകത്തിന്നിന്നും ഭിന്നമായ മര്ദ്ദാരു ലോകമുണ്ടെന്നും വിശ്വസിച്ചിരുന്നു. അവിടേക്കാണ് മരണാനന്തരം സത്കർമ്മികൾ പോവുക. അവർ അവിടെ ആനന്ദപൂർവ്വം ജീവിക്കുന്നതാണ്. താഴയുള്ള പാതയിൽ അനധകാരമയമായ നരകലോകാണ്. അവിടേക്കാണ് ദുഷ്കർമ്മികൾ പോകുന്നത്. വൈദികകാലത്തെ ഘഷിമാർക്ക് പുനർജ്ജനവാദവുമായി ബന്ധമുണ്ടായിരുന്നില്ല.”<sup>19</sup>

ആക്യാൽ മരണാനന്തരജീവിതത്തെപ്പറ്റം വിശ്വസിച്ചും ഇൻലാം പരിപ്പിച്ച അതേ ആശയമാണ് വേദകാലത്തെ ഘഷിമാരും മതാചാര്യർമ്മാരും പ്രചരിപ്പിച്ചിരുന്നത്. പക്ഷേ, കാലാന്തരത്തിൽ ആ വിശ്വാസം പുനർജ്ജനസിദ്ധാന്തമായി വ്യാപ്താനിക്കപ്പെടുകയാണെന്നുണ്ടായത്. മരണാനന്തരം ലഭിക്കാനിൽ കുറാ സർഗ്ഗ-നരകങ്ങളിൽ ജനങ്ങൾക്ക് വിശ്വാസം കൂറിത്തപ്പോൾ അക്കാലത്തെ ധാർമ്മികാചാര്യർമ്മാർ കണ്ടുപിടിച്ചു ഒരു നൂതന സിദ്ധാന്തമാണ്

പുനർജ്ജനവാദമെന്നു സാംക്യത്യായൻ മറ്റാരിടത്ത് സമർപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്.<sup>90</sup>

ഇത്രയും വിവരപ്പതിൽ നിന്നും ഭാരതീയരുടെ പുരാതന മതസിദ്ധാന്തം അഞ്ചും ഇപ്പലാമിക സിഡിയാന്തങ്ങളും തമിൽ വലുതായ അടുപ്പമുണ്ടാക്കുന്ന വ്യക്തമായല്ലോ. ഭാരതീയരായ നമ്മൾക്ക് പരസ്പരം അറിയാനും അടുക്കാനും ശ്രമിക്കുന്നില്ല. പകരം ആവൃത്തിഡത്തൊള്ള അകലാനും തെറ്റുയാർ എകൾ പരത്താനുമാണ് ദൗർജ്ജ്യവഹാൽ ശ്രമിക്കുന്നത്. യഥാർത്ഥമ മതശിക്ഷണങ്ങളിലേക്ക് പ്രിയുകളും മുസൽമാൻമാരും മജസ്സനപക്ഷം നാട്ടിൽ ഇന്നു വളർന്നുകാണുന്ന വർഗ്ഗിയ മാത്രമുണ്ടാക്കുന്ന വലിയെരുളുവോളം ലാഡുക്കരണം വരുത്തുവാൻ കഴിയുമെന്നു തോന്നുന്നു.

## ഗൗതമബ്യാലുന്ന് ധർമ്മസന്ദേശം

ഇന്ത്യയിൽ ഒരുക്കാലത്ത് പ്രചൃതപ്രചാരം സിഖിച്ചതെങ്കിലും അനന്തരം നാടുകടന്തരപ്പെട്ട ഒരു ഭിവ്യസാന്ദേശമാണ് ഗാത്മഘാഷൻ ധർമ്മസാന്ദേശം. നൂതനമായ ഒരു ധർമ്മമായിരുന്നില്ല ബുദ്ധൻ ഉപദേശിച്ചത്; പ്രത്യുത, മുണ്ട് പല ബുദ്ധാശുഖം അവത്തിപ്പിച്ചതും കാലാന്തരങ്ങൾ തേണ്ടുമാണെന്തു പോയ തുമായ ഒരു സന്നാതന ധർമപഭവതി പുന്നസ്ഥാപിക്കുകയും പരിഷ്കരിക്കുകയും മാത്രമാണ് അദ്ദേഹം ചെയ്തത്. ഈ വസ്ത്രത അദ്ദേഹം അസാമി ദ്രഘംം വിധം ബഹളിപ്പെടുത്തുകയുണ്ടായി. ബൗദ്ധസാഹിത്യങ്ങളിൽ പ്രാഥം സിക്കിവും സുപ്രസിദ്ധവുമായ ‘സംയുതനികായ’ തതിൽ ബുദ്ധൻ ആരുശിചെയ്തതായി മദ്ദതിച്ചതുനോക്കാക:

“எனு வாய்ந்ததில் ஒருதலை அக்கஸ்டு என்று விசாதிக்குக் கூவிட அமேரிக்கனோடுஷன் நடக்குவோச் செய்திப்போடுமாய் ஒரு மாற்றம் அதைப் பொதுப்பிக்குவதை ஏற்குவென்றால் போய்வோய் கால ணஜில் வழிர் அதிலுக்குச் சூரி வாய்ந்திட்டுக்கூறுத்தான். காட்டிலக ஸ்ட் அரு பாய்ந்து அதே மாற்றம் அவைங்கிப்பு, பூர்த்தமாய் ஒரு நா தத்தில் செய்யுமேற்கொண்டு. அவிட மனோஹரன்ஜஜூய் ஸுயங்கர், அவ யோடுகேள்வி உழுப்பானங்கர், தெருவியிக்கர், தகாக்கண்கர் துணையில் நாடா ரிக்ஞன்ஜூய் உபக்ரமன்ஜகர் களெல்லத்தொண்டு. பின்கீர் அதைப் பிரை நாட்டில் மடன்னியெத்தி, அரு களெப்பிடிடுத்ததென்பது நாடுவாசியோடு நாடாரோடு பரியுக்கியும் அரு பொசிந் நாடாதெத் தெருக்கில்லைத்து ஜனவாஸயோடு மாக்குவதின் போதுமாப்பிக்குக்கியும் செய்யுமான். அமேரிஹரத்தெப்போல யாள், தொடும் (ஸ்வாமிவெங்கும்) பொசிநமாய் ஒரு கங்காமாற்றங்-யாற்ற மாற்றம்- களெல்லத்தியிரிக்குவதாகத். அரு மாற்றத்திலிருந்த முன்காலண்ஜிலை ஸ்வாமிமாலைக்கூட்டா யம்மாந்தராங் செய்துவான். அதே மாற்றத்திலிருந்த அவருடை காலடிக்கர் பின்தூந்வர், தொடும் ஜீவிதரைப்பூண்கர் யாற்பு. அதுகொள்ள அரு வக ஸஂத்திக்கர் ஹஸ்டாச் பொவ்யாபிக்குவதை. அதிலை உதேஶ்யம் ஹஸ்டாயிட்டத்தை பாவுமாய் யாற்மிக்கஜீவித பூலர்த்துக்கியாள் தானா...”

ഗാത്രമബ്യുദ്ധൻ ഉപദേശിച്ച ധർമമാർഗ്ഗം അമവാ മതം മുസ്ലീം ബ്യുദ്ധന്മാരുടെയു തന്നെയായിരുന്നുവെന്നു മേൽവാചകം സ്വപ്നംമാക്കു

எனுஸ்ட். அஃபேஹ் வழிமுறை என் உபயோகித்து ஹஸ்லாமிக் ஸாகே திக்கலாப்பதிலே நவீமார் என அறிமுகித்துக்கொண்டார்.

ബുദ്ധൻ എന്നാൽ ദിവ്യഭോധനം ലഭിച്ച വ്യക്തി എന്നതേ അർഹം. ഇതരം വ്യക്തികൾക്കാണ് മുന്നലിംഗം നബിമാർ അമവാ, പ്രവാചകമാർ എന്നു പറയുന്നതും. ബുദ്ധൻ അവതാര വിശ്വാസിയിരുന്നില്ല അതുകൊണ്ടാണോവാം, ആ പ്രദയാഗം സീക്രിക്കാരെതെന്നിരുന്നാണമായ ബുദ്ധശബ്ദം തെരഞ്ഞെടുത്തത്. ഏതായാലും ബുദ്ധൻ്റെ അർഹപദ്ധതി പൂരാതന പ്രവാചകമാരുടെതുതന്നെയായിരുന്നവെന്നതിൽ സദ്ഗമില്ല.

ଲୋକଙ୍କ ଆଶତରାଯ ପ୍ରବାଚକଙ୍କମାରେଖାରୁ ଅନ୍ତିଶ୍ୟାନପରମାୟି ଦେଇ  
ଦୟାରୁ ଯର୍ମସାନେଶମାଣୀ ଜଗନ୍ମହାରାମଙ୍କଳ ସମର୍ପିତୁଥିବାରେ ଯାମାର୍ତ୍ତମ୍ଭୁଂ ବୁଝି  
ଆଏ ବିବିଧ ଶୈଳିକଣ୍ଠିତ ପ୍ରବ୍ୟାପନ ଚେଯିବିକ୍ରୁଣ୍ଡ. ବୁଝିଅନ୍ତରୀ ରି  
ଟାଇ ପରିଯୁକ୍ତ:

“(பிவாப்கரணம்), நினைவுடைய ஹூ ஸமுதாயம் எரேயாடு ஸமுதாயம் தகையாகுங்கு. தொாக்கடி நினைவுடைய ஸல்வாயிகாமங்கு. அதுகொள்ள ஏனை உபாஸிக்குவில்.”<sup>92</sup> பதினாட்டு பூர்வபிவாப்கரணமாடுடைய நாமணைச் சீட்டுத்துப்பிள்ளைக்கங், வூர்த்துநிலை மற்றுக்கென்க் கூடியாடு அவர்களுக்கு உபயோகிக்கூடு: “அவர்களுக்கு அல்லாமூடு ஸத்த்பமாவ் காளிடிடு கொடுத்திடுத்த. அதிகால், அவர்கள் மாற்றார்ணாம் அனுமதிக்கூக்”<sup>93</sup>

ആകയാൽ, ബുദ്ധനാരകളിലൂം ഒരു ധർമ്മപദ്ധതിയാണ് ഉപദേശിച്ചതെന്നും അതേ പദ്ധതിയാണ് താനും നിർദ്ദേശിക്കുന്നതെന്നുമുള്ള ഗതത്മൻസി അവകാശവാദം ഇന്റലാമിക്കെഴ്സ്ട്യൂ ശരിയാണ്.

ହୁତରୁଣାତିକି ବ୍ୟୁଧଙ୍କ ଯର୍ମପଦ୍ମତିରେଯକୁଣ୍ଡିଷ୍ଟ ପ୍ରଚରିଷ୍ଟିକାପ୍ରଦ୍ୟାନ  
ଚିଲ ତେଣ୍ଟିଖାରଣକରେ ନୀକେଳିଲେତ ରାହାବ୍ୟମାୟ ତୋଣୁଣ୍ଣା. ଗତମ  
ବ୍ୟୁଧଙ୍କ ଏହୁ ନାହାନ୍ତିକନାଥିରୁଣ୍ଣାବେଳଣ୍ଣା ଅଭ୍ୟାସତିରେଣ୍ଟ ପଦ୍ମତିରୀତି  
ହୁତରୁଣେଣ୍ଟ ଆଶମାଵିଳେଣ୍ଟ ଯମାନାଶିଳ୍ପଣ୍ଣାମଙ୍କ ପାଶ୍ୟାତ୍ୟ- ପାଶଣ୍ଟ୍ୟ-  
ନିର୍ମିପକଣାତିର୍ଥ ଚିଲରୁବ ଆଶେପଣେଣ୍ଟ. ହୁତ ଶରୀଯଳ୍ଳ ବ୍ୟୁଧମତେତତ୍ପୂର୍ବୀ  
ଅବଶାହମ ନେଟିଯ ପଲ ପ୍ରଗର୍ଭିତ ପଣ୍ଡିତରୁଣ୍ଟ ହୁତ ଆଶେପଣେଣ୍ଟ ନିଷେଷ  
ଯିତ୍ତିକୁଣ୍ଡ. କୃଦୂତଙ୍କ ବିନ୍ଦତିରିକଣୁଵାନ୍ ହୁବିର ସରନ୍ଦମିଲ୍ଲ. ଶ୍ରୀ ଆଶାନ  
କୁମାରସ୍ଵାମୀ ଅଭ୍ୟାସତିରେଣ୍ଟ 'ହୁତମବ୍ୟୁଧଙ୍କ' ଏଣ କୃତିରୀତି ପ୍ରଗିଳି  
ବ୍ୟୁଧସାହାରିତୁଣ୍ଣାରେ ଆଶାମାକି ଏଷ୍ଟାତିଯତ କାଣ୍ଣକ:

“മറ്റാരു മഹാപണ്ഡിതൻ, പ്രാചീന ബൃഹമതം കെടവത്തെയും ആത്മാ വിനെയും നിത്യത്വയെയും നിശ്ചയിച്ചിട്ടുള്ളെന്നും ആത്മാവില്ലെന്ന് ബൃഹൻ ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ളതായി മിക്കവാറും സാർവത്രികമായി തന്നെ അവകാശപ്പെട്ടിരിക്കുന്നുവെന്നും ഉറപ്പിച്ചു പ്രവ്യാപിക്കുന്നു. സത്യത്തിൽ അദ്ദേഹം (ബൃഹൻ) നിശ്ചയിച്ചിട്ടുള്ളത് മറ്റുത്തിനു വിധേയമായ അഹാന്തയെയാണ്. അതായത്, ശാരീരികവും മാനസികവുമായ വ്യക്തിത്വത്തിന്റെ സത്യാവസ്ഥയെയാണ്. ഈത് ആ പണ്ഡിതൻ അറിയാതെപോയി.” [സംയുതനികായം iv, 384 F 401, 402; ഉദാഹരണം 47 ഇത്തോടി നോക്കുക.]<sup>94</sup>

ଶ୍ରୀବୈଷ୍ଣଵ ଅତମପରଚୋତିତାଯି କୁର୍ରତ୍ତିକାଳେ କଠିନମାୟ ତପର୍ଯ୍ୟା  
କରେ ଆଗୁନ୍ତିଷ୍ଠିତ ତପର୍ଯ୍ୟାକାଳଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀରୁ ଉଣ୍ଠାଇଲେଟାଙ୍କ ବୋଧ୍ୟ

മായപ്പോൾ അദ്ദേഹം ആത്മപേക്ഷിച്ചു. ഉരുവേല എന സ്ഥലത്ത് നിരത്തജ നാന്ദതിരിത്തുള്ള ഒരു സാലവുകഷ്ടചുവട്ടിൽ ധ്യാനനിർത്തനായിതിക്കു സേമാൻ അദ്ദേഹത്തിനു ബോധാദയം ലഭിച്ചു. മല്ലൊരു ഭാഷയിൽ പാണ്ഠയൻ വെളിപ്പാടുണ്ടായി. ഇതോടെ അദ്ദേഹം ബുദ്ധനായി. പക്ഷെ, തനിക്ക് ലഭ്യമായ ധർമ്മം അനുഗ്രഹാര ഉപദേശിക്കുന്നതിൽ അദ്ദേഹത്തിന് ആദിയിൽ മന സ്നേഹനില്ല. തദവസ്തരത്തിൽ ‘മഹാബേഹമാവ്’ പ്രത്യക്ഷനാവുകയും ധർമ്മാ പദ്ധതിനിന്നായി ആവശ്യപ്പെട്ടുകയും ചെയ്തു. അങ്ങനെന്നയാണ് ബുദ്ധൻ ധർമ്മാപദ്ധതിനിന്നുദ്യുമ്പത്തനായത്. ബുദ്ധൻ ജീവചത്രത്തം പ്രതിപാദിക്കുന്ന ഒരു കൃതിയാണ് ‘മഹാപദാന സുത്തവണ്ണം’. അതിൽ നിന്ന് ധർമ്മാന്ന കോസംഖ്യി അദ്ദേഹത്തിൽന്റെ ‘ഭഗവാൻ ബുദ്ധൻ’ൽ ഉഖതിചുത്ത് നോക്കുക:

ഭഗവാൻ തന്റെ ശിഷ്യന്മാരെ അറിയിക്കുകയാണ്: “ഭിക്ഷുക്കളേ...പ്രയാ സപ്ലീകൂട്ട് സമ്പാദിച്ച ഈ ധർമ്മം അനുഗ്രഹാക പറയരുത്; രാഗവേഷങ്ങളിൽ മുഞ്ചിയിരിക്കുന്ന ജനങ്ങൾക്ക് ഈ ധർമ്മം സുഗമമല്ല. പ്രവാഹത്തിനെതിരെ പായുന്നതും നിപുണവും ഗംഭീരവും ദുരിദശവും അണ്ണരുപ്പുവും ആയ ഈ ധർമ്മം അന്യകാരത്തിൽ ആവൃത്തരായ കാമാസകതന്നാർക്ക് ഉപദേശിക്കരുത്. ഭിക്ഷുക്കളേ, അർഹന്തനും സമ്യക്സംഖ്യാദനും ആയ വിപ്രസ്തു ഭഗവാൻ (ശത്രമബുദ്ധൻ) ഇങ്ങനെ ചിന്തിച്ചു ധർമ്മാപദ്ധതിൽ മനസ്സും വെയ്ക്കാതെ ഏകാകിയായി ഇരിക്കാൻ തീരുമാനിച്ചു. അത് മഹാബേഹമാവ് അറിഞ്ഞ് ഇങ്ങനെ ആര്യഗതം ചെയ്തു: കഷ്ടം! ജഗത്തിനു നാശം ഭവിക്കാൻ പോകുന്നു; വിനാശം വിക്കുന്നു; ഏതെന്നാൽ, അർഹന്തനും സമ്യക്സംഖ്യാദനും ആയ വിപ്രസ്തു ഭഗവാൻ മനസ്സും ധർമ്മാപദ്ധതം ചെയ്യുന്ന തിൽ തൽപരമാകാതെ ഏകാകിയായിരിക്കുവാൻ പ്രീതിപ്പെട്ടുന്നു. ഭിക്ഷുക്കളേ, അപ്പോൾ ബലവാനായ ഒരുവൻ അടച്ചിരുന്ന കൈ തുടക്കുകയും തുറന്ന കൈ അടക്കുകയും ചെയ്യുന്ന വേഗത്തോടുകൂടി, മഹാബുദ്ധമാവ് ബഹമലോകത്തിൽ നിന്ന് അത്രർധാനം ചെയ്ത വിപ്രസ്തു ഭഗവാൻ മുന്നിൽ പ്രത്യക്ഷനാവുകയും തന്റെ ഉത്തരവിയം ഒരു തോളിൽ ഇട്ടുകൊണ്ട് ഭൂമിയ സ്വർഗിച്ച് കൈകുപ്പുകയും ചെയ്തിട്ട് ഭഗവാനോട് പ്രാർമ്മിച്ചു: ‘ഭഗവാൻ, ധർമ്മാപദ്ധതം ചെയ്താലും ജീവിക്കല്ലോം അന്യകാരത്തിൽ ആണ്ടുകിട്ടുകയാണ്. അവർ ധർമ്മാപദ്ധതം കേൾക്കാൻ സാധിക്കാത്തതുകൊണ്ട് നാശം പ്രാപിക്കുന്നു. ആ ധർമ്മം അറിയാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവർ വന്നു ചേരും.’<sup>95</sup>

ഈ ചിത്രകരണത്തിൽ നിവേദകരെ ഭാവനയ്ക്കും ഏറ്റുകൂറു പക്ഷും സഭാവം. എന്നാൽ, ഇതിൽ അടക്കംചെയ്ത മൗലികാശയം നിശ്ചയിക്കാൻ കാരണമാനുമില്ല. വിപ്രസ്തു ഭഗവാനായ ഗൗതമൻ സിദ്ധമായ ധർമ്മത്തിന്റെ ശാഖീയവും തീവ്രതയും അന്നാതെ ജനങ്ങളുടെ അസ്ഥാനയും വിമുഖതയും കാരണമായി, അത് ഉപദേശിക്കുന്ന വിഷയത്തിൽ അദ്ദേഹത്തിന് ആദിയിൽ മനസ്പദ്ധാസം തോന്തി. ഇത്തരുണ്ടത്തിൽ അദ്ദേഹത്തിന് ഭിവ്യദർശനമുണ്ടായി: ‘ധർമ്മം ഉപദേശിക്കുത്തന്നെ വേണം. ഇന്നങ്ങളെ വിനാശജ്ഞിക്കുന്ന ധർമ്മാപദ്ധതിനിൽ ഉദ്യുക്തനായത്.

മുഹമ്മദ് നബിക്കും ആരംഭിച്ചതിൽ ബുദ്ധനുണ്ടായ പോലെ ഈ വിഷമാവസ്ഥ നേരിട്ടുകയുണ്ടായി. അദ്ദേഹം ദൈവസന്ദേശം പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യുന്നതിനെ ആരക്ഷിക്കുകയും സ്വഗുഹത്തിൽ ചെന്ന് പുതപ്പിട്ടു മുടി കിടക്കുകയും ചെയ്തു. തദവസന്നത്തിൽ ദൈവത്തിൽ നിന്നും ആളത്തെയുണ്ടായത് ഇങ്ങനെന്നുണ്ടായാണ്: “അല്ലയോ പുതുപ്പുധാരീ, എഴുനേന്നുംക്കുക; (ജനങ്ങളോട് സത്യം) പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യുക.”<sup>66</sup>

ചുരുക്കത്തിൽ ഗതത്തെബുദ്ധൻ നിരീശവരവാദിയായിരുന്നില്ല; പ്രവാചക നിയോഗനിശ്ചയിയുമായിരുന്നില്ല. മറിച്ച്, തികഞ്ഞ ഇഷ്വരവാദിയും പ്രവാചകദാത്ര വിശ്വാസിയുമായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ‘നിർവാണ’ത്തിനുവേണ്ടി പ്രവർത്തിക്കാൻ ശിഷ്യങ്ങൾത്തെ ഉപദേശിച്ചു. മനുഷ്യങ്ങളുടെ സാക്ഷാൽ ലക്ഷ്യം നേടുക, അമുഖം (പ്രവചനാമണ്ഡ് സംസ്കാരിക്ക് പാത്രമാവുക); ഇത് ക്ഷാത്ര മറ്റാനുമല്ലായിരുന്നു ആ നിർവാണം. ദൈവസ്മരണ, ധ്യാനം, അഷ്ടാംഗമാർഗം എന്നിവയാണ് പ്രസ്തുത ലക്ഷ്യപ്രാപ്തിക്കായി ബുദ്ധൻ നിർദ്ദേശിച്ചത്. അഷ്ടാംഗമാർഗത്തിൽ ഇന്നല്ലാം അംഗീകാരിക്കാത്തതോ വും ആനും സുന്നാത്തും ഉപദേശിക്കാത്തതോ ആയ ഒരു മാർഗവും നമുക്ക് കാണാൻ കഴിയുന്നതല്ല. ഇന്നല്ലാംകി ജീവിതക്രമത്തിന്റെ സാരസ്വത്വസ്ഥാകുന്നു അഷ്ടാംഗമാർഗം. എന്നാൽ, പിന്നീടുണ്ടായ വ്യാവ്യാക്ക സർത്തുകൾക്കെല്ലാം പ്രസ്തുത അഷ്ടാംഗമാർഗം വളരെയധികം തെറ്റിലഭരിക്കപ്പെട്ടുപോയിരിക്കയാണ്.

### പാതത്രികജീവിത വിശ്വാസം

ഈനി നമുക്ക് പാതത്രിക ജീവിതത്തെപ്പറ്റി ബുദ്ധധർമ്മത്തിലെ വിഭാവന യെന്നെന്ന് നോക്കാം. മാനസികമായ അധർമ്മാചരണങ്ങൾത്തെ വിശദീകരിച്ചു കൊണ്ട് ബുദ്ധൻ പറയുന്നു:

“ഗുഹസ്ഥരേ, മാനസികമായ മുന്നുവിധം അധർമ്മാചരണങ്ങൾ എന്തെ ക്ഷാം? (1) ഒരു മനുഷ്യൻ പരയനും അപദഹിതിക്കാൻ ചീറ്റിക്കുന്നു; അന്യരുടെ സന്ധത്ത് തനിക്ക് കിട്ടണമെന്ന് കരുതുന്നു. (2) അവൻ ദേശബുദ്ധി ദേ പുലർത്തുന്നു. ഇയാൾ മരിക്കണം, നശിക്കണം എന്നല്ലോം ആലോചിക്കുന്നു. (3) അയാൾ മിമ്പാദ്യഷട്ടി ഉള്ളവനായിത്തിരുന്നു; ഭാനം ഇല്ല, സുകൃത-ദുഷ്ക്രയങ്ങൾക്ക് ഫലമല്ല, ഇതു ലോകവും ഇല്ല എന്നിങ്ങനെയുള്ള നാസ്തികവിചാരം ചെയ്യുന്നു— ഈ മുന്നുമാണ് മാനസികമായ അധർമ്മാചരണങ്ങൾ”<sup>67</sup>

തുടർന്ന് മാനസികമായ ധർമ്മാചരണങ്ങളെ അദ്ദേഹം വിശദീകരിക്കുന്നത് കാണുക:

“ഗുഹസ്ഥരേ.... ഗുഹസ്ഥൻ്റെ മുന്നു വിധത്തില്ലെങ്കിൽ മാനസിക ധർമ്മാചരണങ്ങൾ എന്തെല്ലാം? പരദേവ്യത്തിൽ ആശയുണ്ടാക്കാതെയും പരയനും കൈകല്ലാക്കാൻ വിചാരിക്കാതെയും ജീവിക്കുക; ദേശമുക്തമായ ചിത്തത്തോടും സകല ജീവികളും വൈരം വൈടിഞ്ഞ്, പരസ്പർബാധയും ദുഃഖവുമില്ലാതെ സുവംഘിതിക്കണം എന്ന സങ്കലപത്തോടും വർത്തിക്കുക; സമ്പദ്ക്ഷേപണി (ശതിയായ വീക്ഷണം) പുലർത്തുക; ഭാനയർമ്മങ്ങളുടെയും

സുകൃത-ദുഷ്ക്രമതങ്ങളുടെയും പലത്തിലും ഇഹപരമോക്ഷാളിലും വിശാ സന്തോട്ടകുട്ടി പ്രവർത്തിക്കുക-ഈവയാൾ മുന്ന് വിയത്തിലുള്ള മാനസിക ധർമാചരണം.” [മഞ്ചയിമനികായം (അക്കം: 41) സാലേയുക സുതതം]<sup>99</sup>

തമാഗതൻ പാരതിക സുവ-ദുഃഖമാകുന്ന കർമ്മഹലത്തോടു ബന്ധ പ്ലടുത്തിക്കൊണ്ടാണ് സുകൃത-ദുഷ്ക്രമതങ്ങളെ നിർവ്വചിക്കുന്നതെന്നു മേൽവികളിൽനിന്ന് സുതരാം വ്യക്തമാണ്. വുർആനും ഇങ്ങനെന്നതെന്ന യാണ് ‘മഞ്ചുമു’ (സുകൃതം)നെയും ‘മുൻകൾ’ (ദുഷ്ക്രതം)നെയും നിർവ്വചിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഏഹിക്കജീവിതത്തിൽ ഒരു പ്രവ്യതി എത്ര തന്നെ ലാക്കര മാണസക്കിലും പാരതികജീവിതത്തിൽ ദുഃഖഹേതുവാണസകിൽ അത് ദുഷ്ക്രത്യമാണ്. അപ്രകാരം തന്നെ ഏഹിക്കജീവിതത്തിൽ ഒരു കർമ്മ എത്ര തന്നെ നാശകരമാണസകിലും പാരതിക ജീവിതത്തിൽ സുവദായക മാണസകിൽ അത് സുകൃതമാണ്- ഈതാണ് ഇസ്ലാമിക ധർമമിഭാവനം. ബൗദ്ധമതത്തിലെ സുകൃത- ദുഷ്ക്രത സകലപവും അങ്ങനെന്നതെന്നയാണന്ന് മുകളിൽക്കൊടുത്ത വിശദകിരണം തെളിയിക്കുന്നു.

മുസ്ലിം ചരിത്രപണ്ഡിതന്മാർ ‘ഗാർമുൻ’ എന്ന ഒരു പ്രചീന പ്രവാചകനെപ്പറ്റി അവരുടെ കൃതികളിൽ രേഖപ്പെടുത്തിവച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇദ്ദേഹ തതിന്റെ തത്തോപദേശങ്ങൾ തികച്ചും അംഗീകൃതമാണെന്ന നിലയിലാണ് അവർ ഉദാഹരിച്ചിട്ടുള്ളത്. ചിലരുടെ അഭിപ്രായത്തിൽ ബൈബിൾ പറയുന്ന ശീമ്യം ഇത് ഗാർമുനും ഒരുള്ളാണ്.<sup>100</sup> ബുദ്ധമന്ത്ര സാക്ഷാൽ നാമം ‘ഗാത മൻ’ എന്നായെ. ഗാതമനും ഗാർമുനും തമിലുള്ള ഉച്ചാരണസാമ്യം വളരെ വ്യക്തമാണ്. ആകയാൽ, മുസ്ലിംപണ്ഡിതന്മാർ പഠിച്ചെപ്പെടുത്തിയ ഗാഡി മുൻനവി ഭാരതീയ പ്രവാചകനായ ഗാതമബുദ്ധൻ ആയിക്കുടായ്ക്കയില്ല.

ഈതുപോലെ വുർആനിൽ ‘ദുൽക്കിഫല്’ എന്നു പേരായ ഒരു പ്രവാചകനെ കാണാം. പ്രായേണ, ഇസ്രാഈലുൽ സമുദ്രാധികാരിൽ നിയുക്തരായ പ്രവാചകനാരയാണ് വുർആൻ എടുത്തുപറയാറുള്ളത്. എന്നാൽ, ദുൽക്കിഫല് എന്ന പ്രവാചകനെ സംബന്ധിച്ച് ഒരു സുചനപോലും ബൈബിളിൽ കാണുന്നില്ല. അതിനാൽ, അദ്ദേഹം ഒരു ഇന്ത്യൻ പ്രവാചകനായിരിക്കാം എന്നുന്നതാണ്. ബുദ്ധമന്ത്ര ജമഗ്രഹം കപിലവസ്ത്രവാണ്. ദുൽക്കിഫല് എന്നാൽ കിഫലുകാരൻ എന്നാണന്നും. ആകയാൽ കപിലവസ്ത്രവിലെ പ്രവാചകൻ എന്ന അർമ്മതിലാണെന്ന് വുർആൻ ദുൽക്കിഫല് എന്നു പ്രയോഗിച്ചതെന്ന് അനുമാനിക്കാം. ഇതേ അഭിപ്രായമാണ് ആയുനിക ചരിത്രപണ്ഡിതനായ ഹുമയുണി കബിറിനെപ്പോലുള്ളതു ചിലർക്കുള്ളത്. ഇന്ത്യൻ ഭാഷയിലെ ‘പ’ അറബിയിൽ ‘ഹ’ യായിൽത്തീർന്നതാവാം.

എതായാലും ശാക്യമുനി ഒരു പ്രവാചകനായിരുന്നുവെന്ന നിഗമം അബാദ്യമാണെന്നു പറഞ്ഞുകൂടാ. പ്രവാചകനാരുടെയെല്ലാം കമ വുർആൻ നമുക്ക് വിവരിച്ചുതന്നിട്ടില്ല. “നാം കമ വിവരിക്കാത്ത പ്രവാചകനാരുമുണ്ട്”<sup>101</sup> എന്ന് വുർആനിൽ അല്ലാഹു പറയുന്നു. അതേതവസ്ഥത്തിൽ “പ്രവാചകനെ നിയോഗിക്കാത്ത ഒരു സമുദ്രാധികാരി കഴിഞ്ഞുപോയിട്ടില്ല”<sup>102</sup> എന്നും “പ്രവാചകനെ വുർആനിൽ ആവർത്തിച്ചുറപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്.

## ഗൗതമബുദ്ധന്റെ പ്രവചനം

തമാഗതരൻ്ത്രീ മഹാത്മായ ഒരു പ്രവചനങ്കൂട്ടി പകർത്തി ഇതു പ്രബന്ധം അവസാനിപ്പിക്കാം. ബഹാവിത്രമണ്ഡലിൽ വളരെ പ്രാഥാണികമായി വിശ സിക്കപ്പെട്ടുന്ന ‘സൃതപിടക്’ത്തിലെ ആദ്യത്തെ ഉപവിഭാഗമായ ‘ദിർഹം നികായം’ iii, 75-76-ൽ ബുദ്ധൻ ദിർഹംദർശനം ചെയ്തതായി രേഖപ്പെട്ടു താഴെ:

“ഭിക്ഷുക്കളേ, മനുഷ്യായുള്ള എണ്ണപതിനായിരം വർഷമാകുന്ന കാലത്ത്, വിദ്യാചാരസമ്പന്നനും സുഗതനും ലോകത്തെ അറിഞ്ഞെല്ലും അനുപമനും നിയന്ത്രണംവേണ്ട മനുഷ്യർക്ക് സാരമിയും ദേവ-മനുഷ്യരും ബുദ്ധനും ഭഗവാനും ‘മൈഘ്രതയൻ’ - അർഹത്വം സമുക്തം ബുദ്ധനും-അവതരിക്കും. വിദ്യാചാര സമ്പന്നനും സുഗതനും ലോകത്തെ അറിഞ്ഞെല്ലും അനുപമനും നിയന്ത്രണംവേണ്ട മനുഷ്യർക്കു സാരമിയും ദേവ- മനുഷ്യരുംബുദ്ധനും ഭഗവാനുമായി ഇന്നു ഞാൻ അവതരിക്കുന്നപോലെ തന്റെ അഭിജ്ഞാനം മുലം അദ്ദേഹവും ദേവമാരും മാരഹാരും (പിശാചുകൾ) ഭോപ്രാക്രിയയും ശ്രമണ-ഭോപ്രാ സൂഷ്ടികളും ദേവ-മനുഷ്യരും നിറഞ്ഞ ഇതു ലോകത്തെ അറിയുകയും (മറ്റൊളവരെ) അറിയിക്കുകയും ചെയ്യും-ഇന്ന് ഇതു ഞാൻ എന്തേ അഭിജ്ഞാനം മുലം ഇവയെല്ലാം അറിയുകയും അറിയിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതുപോലെ. ഞാൻ ഇപ്പോൾ ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതുപോലെത്തന്നെ അദ്ദേഹവും ധർമ്മത്തെ ഉപദേശിക്കും; മംഗളാദിയും മംഗളമധ്യവും മംഗളാനവുമായ ബ്രഹ്മചര്യത്തെ ലക്ഷ്യാർമ്മപുരസ്തുതം പതിപ്പുർണ്ണമായും പതിശ്രദ്ധമായും ഉദ്ദേശ്യാദിപ്പിക്കും. അനേകായിരം ഭിക്ഷുകൾ (ശിഷ്യർം) ഉൾക്കൊള്ളുന്ന ഒരു സംഘത്തെ ഞാൻ ഇന്ന് നയിക്കുന്നതുപോലെ അദ്ദേഹവും അനേകായിരം ഭിക്ഷുകൾ ഉൾക്കൊള്ളുന്ന ഒരു സംഘത്തെ നയിക്കും.”<sup>13</sup>

ഗൗതമബുദ്ധനാൽ പ്രവചിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ആ ‘മൈഘ്രതയൻ’ ആരായിരിക്കുന്നും? ‘കരുണായുടെയും സ്വന്നഹത്തിഭർത്തായും മുർത്തിമുർത്താം’ എന്നതെ പാലിഭാഷയിൽ ആ ഗൃണനാമത്തിനുംം. ഇതേ അർമ്മതിലാണ് അന്തു പ്രവാചകനായ മുഹമ്മദ് നബിയെ വുർആനിൽ അഭ്യാപ്തി ‘റഹ്മതുൻ ലിൽ ആലമീൻ’ എന്നു വിശേഷിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളതും. ആകയാൽ തന്നെപോലെ ധർമ്മ ഉപദേശിക്കുന്ന ഒരു ബുദ്ധൻ അവതരിക്കുമെന്ന് തമാഗതൻ പ്രവചിച്ചത് അന്തുപ്രവാചകനെക്കുറിച്ചാണ് വളരെ സാധ്യതയുണ്ട്. ഇവിടെ മനുഷ്യായുള്ള എണ്ണപതിനായിരം വർഷമാകുന്ന കാലം എന്ന് പറഞ്ഞതിനിൽപ്പെണ്ണും എന്നെന്ന് ഒരു ചോദ്യമുഖ്യവീച്ചുകാം. അന്തുപ്രവാചകൻ്റെ സമുദായം കാലാവസാനംവരെ നിലനില്ക്കുമെന്നാണ് നബിയുടെ ചില വചനങ്ങൾ അവകാശപ്പെടുന്നത്.<sup>14</sup> ഇതാവണം ഗൗതമബുദ്ധനും പ്രസ്തുത വാചകത്തിൽ സുചിപ്പിച്ചത്.

എത്രയും സംക്ഷിപ്തമായി നാം വിവരിച്ചുവന്ന മേൽവസ്തുതകൾ ശ്രദ്ധിച്ച ഏറാൾ ഇങ്ങനെ ആത്മഗതം ചെയ്യുന്നതിൽ അംഗീതമില്ല:

“രകු ജാതി, രകු ദൈവം...!”

## குரிப்புகள்

- வழக்ஞன் அய்யாயம் 49, ஸுக்தம் 13
- "A Short History of the world"- H.G. Wells.
- விவரிதமாக: 'லோகபளித ஸங்஗ூஹ்', சேலாட் அச்சுதமேனாள் (B.A, B.L.) பேச் 68, 69. (1943) மாதுமூலி பிரபுவீகரணம்.
- அனந்த முமை. பேச் 69
- 'மெஸாப்பூட்டுமியா ஸாபிதை பரிதம்'குச்சளவெத்தனை, பேச் 13-ஆக பரியுனு: "ஸுமேனியன் ஸங்ககாமத்தின் பஷ்கமைய ஶேஷம் -கி.மு. 2300 நடுத்தர்- ராஜுள்ளிலெ பூரோஹித பரிதுகாரமாகி ராஜுத்திரெட்டு புராதன பரிதுகாரத்திலெ ஒது பக்கிக் கமுக்கள் உதித்திரிக்குனை பகேச, ஹூ ராஜாக்கொருநெ வாச்சப்பூரை காலாவயிரெக்குரிச்சுதல் கள்க்குகள் ப்ரத்யக்ஷ அதித்தென ஸாகல்பிக்கமாள். காரணம், ஆக கள்க்குகள் ப்ரகாரம் ஹூ ராஜாக மூலமூவழும் கூடி (பதியத்தினு முப்பி) 4,32,000-தோற்றும் கொலூம் நாடுவாளிருக்கு."
- 'அதிர்வு வழக்ஞன்' (எது பரிதாரவெண்ண புராதகம்). மாலாநா ஸுதீர் ஸுவெல மான் நான்வி. (ஹர்வுலம் வால்யு 1, பேச் 135-ஆக 'வெரிஸுபி' எட்டு பக்கிக ஹண்டென உவு திகவுனு: "

| ஏண்டு | ராஜவங்களைச்                     | வரீஷம்   |
|-------|---------------------------------|----------|
| 10    | ஜலப்பதுத்தின் முறைதல் ராஜவங்கம் | 4,32,000 |
| 86    | ஜலப்பதுத்தின் ஶேஷமுறை ராஜவங்கம் | 34000    |
| 8     | கொலூத்தகாராய வியிய ராஜவங்கம்    | 224      |
| 11    | ....ராஜவங்கம்                   | 448      |
| 49    | காஞ்சிய ராஜவங்கம்               | 458      |
| 9     | அரேஸ்பூர ராஜவங்கம்              | 225      |

- 'கப்பியுமா' - ஹாண்திகை ராபி, பேச் 185-ஆக வித்தியுரூப்பிரெட் 'Our Oriental Heritage' என உவுதிச்சு பரியுனு:

"ஸுமேனியனிலெ பூரோஹிதப்பித்தகாரமாகி அவருடை ராஜுத்திரெட்டு ஒது புராதன பரிதுமூணங்களி ஏற்கும் அதனுடைச்சு எது பரமவரையெ வாச்சப்காலம்- ஜலபதியத்தின் முறைதல்-4,32,000 வரீஷண்டலாநெனை ரேவெப்பூத்திரைப்பிடிரெண்டெனை வித்தியுரூப்பிரெட் 'பூஸ்தாவிக்கூடு' ஹூ கள்களின் எது புஜூங் பேர்த்தொன் ஹந்தூங் புராணமாநாஸ்திசுதல் எது மனநாரம் (மாநிலரெட்டு வாச்சப்காலம்) அடையி."

- 'மெஸாப்பூட்டுமியன் ஸாபிதை பரிதம்', பேச் 14.
- ஸபாவிஸ்தைவுவாறி, ஸபாவிஸ்தைவாலிங் எந்தீ கெடிஸ்ட்ராவைச். 'ஸபாங்கன்' அய்யாயம் நோக்குக.
- 'தந்தைமாநாயன் வழக்ஞன்' (அதுநிக கலெக்டலைக்கலூரை வெறுதிச்சுதின் ஏற்றுத்தெடுக்க எது ஹர்வு வழக்ஞன் கால்யு)- மாலாநா அவைக்கலாங் அந்தார். வால்யு 2, பேச் 192,193 கேராக்குக.
- 'மெஸாப்பூட்டுமியன் ஸாபிதை பரிதம்', பேச் 49.
- 'தந்தைமாநாயன் வழக்ஞன்' வால்யு 2, பேச் 193-ஆக ஏற்குத்தெனு:

"அதுநிகிய பரிவதை அராநாத் ப்ரேசென்தாள் ஸபிதிரெப்படுக்குந. அதுகாலங்களெவெளிர் அ பரிவதை அராநாத் ஏன் வித்திச்சு நோக்கியெ கூப்புக் கிரை மலயூரை பேராளர் வழக்ஞனின் பராண 'அந்தநாயி'. அதுநிக கலெக்டில் வூப்பூர தாக்ஜில் சிலரை அவிப்பாயத்தின், அராநாத் பரிவதைரெயயூங் ஜோஞ்சிய பரிவதைரெயயூங் தமிழ்க் கூடி ஸபாவிஸ்தைவு பரிவதைப்பாக்கியெ பேராக்குநு

- അൽജുറി. അലക്സാണ്ട്രോടെ കാലത്തുള്ള ചില ഗ്രീക്കു ഭവകളിലെയാണ് അവർ പ്രസ്തുത അഭിപ്രായത്തിന് ആധാരമാക്കിയിട്ടുള്ളത്. കീ. 18-ാം നൂറ്റാണ്ടുവരെ അവിടെ ഒരു ക്ഷേത്രത്തുണ്ടായിരുന്നു. ‘ക്രൂൺകേഷ്ട്രം’ എന്നായിരുന്നു അതിനു പേര്.”
12. ‘ശതാബ്ദങ്ങൾക്കുറുത്തുനിന്നുള്ള ശബ്ദങ്ങൾ’ (പുരാവസ്തു ഗവേഷണപരമായ ഒരു ലാളുപ്പസ്തകം) -ടി.സി. ശങ്കരമേനോൻ. എസ്.പി.എസ്. (പ്രസിദ്ധീകരണം, പേജ് 86,87.
  13. ഉത്പത്തി 9: 18 നോക്കുക.
  14. ബൃഥാന്തം 49:13
  15. ബൃഥാന്തം 7: 59
  16. ‘ശതാബ്ദങ്ങൾക്കുറുത്തുനിന്നുള്ള ശബ്ദങ്ങൾ’. പേജ് 197
  17. അന്തേ ശ്രദ്ധം, പേജ് 206
  18. ‘Advanced History of India’യിൽ നിന്ന് കൃഷ്ണനന്ദസ്വാമി തിരു ‘ഇന്ത്യയിലെ വർണ്ണം സമർ’ എന്ന ചെറുകുതിയിൽ 11-ാം പേരിൽ ഉള്ളതിച്ചത്.
  19. ഇന്ത്യസ്വാമിഗിൾ ‘Hindu Civilization’ എന്ന കൃതിയിൽ നിന്ന് ‘ഇന്ത്യയിലെ വർണ്ണം മരം’ 11-ാം പേരിൽ ഉള്ളതിച്ചത്.
  20. ‘Discovery of India’ by Pandit Jawaharlal Nehru. വിവർത്തനം: ‘ഇന്ത്യയെ കണികയ്ക്കൽ’- സി.എച്ച്. കുണ്ഠപു. 89-ാം പേരിൽ ഗോർഡൻ ചെത്തിയിരുന്നീ ‘ഹാട് ഹാസ്പുരിയ് ഇൻ പിറ്റുനി’ (പേജ്: 112) (പലവിക്കൽ ബുക്ക്‌സ്) എന്ന കൃതിയിൽ നിന്ന് ഉള്ളതിച്ചത്.
  21. ‘ഭാരതപുശ്മം’- (പുരാവസ്തു ഗവേഷണപരമായ ഒരു ചെറുകുതി, ഡോക്ടർ എ.ഓ. അയ്യപ്പൻ, മാതൃഭൂമി (പ്രസിദ്ധീകരണം) പേജ് 71,72.
  22. ‘ദർശന-ബിർദ്ദർശനം’ (ഹിന്ദി - ഒരു ദർശന-നിരുപണ ശ്രദ്ധം) രാഹുൽ സാംകുത്യായൻ, വിവർത്തനം: ‘വിശദർശനങ്ങൾ’ പി.എ.ഓ. കുമാരൻനായർ, 542, 543 പേജുകളിൽ എഴുതുന്നു: സിസ്യുതാച്വരയിലെ പ്രചീന സംസ്കാരങ്ങളുമുണ്ടി അനിയാൻ തുടങ്ങിയത് ഇപ്പോൾ ദിവിയ പാദത്തിൽനിന്ന് ആരംഭം തന്ത്രാംഗം. മാഹാരജഭാരതാംബ, ഫാദൂ എന്നീ സമാജങ്ങളെലും വന്നുത്തിൽ നിന്ന് അക്കാദമിയും നാഗരിക ജീവിതത്തിലേയും അവശിഷ്ടങ്ങൾ നമുക്ക് കിട്ടുകയുണ്ടായി. അതിൽ നിന്ന് നമുക്ക് മനസ്സിലാക്കുന്നത് മെസാശപ്പാട്ടമിയയിലെ പുരാതന പതിക്കൂത് ഇന്ത്യയെ പ്രോബെ സാമന്ന വ്യവസ്ഥയിൽപ്പറിത്തമായ ഒരു സമൂഹയാണ് സിസ്യുതാച്വരയിലും നാശിരുന്നത് എന്നാണ്. കുഷി, ശില്പപ്രവേശ, വാസിജൂം എന്നിവയിൽ നിപുണന്മാരായിരുന്നു അവർ. താമസ്യം ഇതു കാലാജ്ഞാനിൽ ജീവിച്ചിരുന്നിട്ടുപോലും അവർ വളരെ പുരോഗതി (പാപിച്ചു. സാംഗോഹാംഗമായ ഒരു ധർമ്മവും ഒരു ചിത്രലിപിയും അവർക്കു സാധിരുന്നു. ചിത്രലിപിവൈഭവമായ നാണയങ്ങളും മറ്റൊന്തുകളും ലഭിച്ചിരുന്നുവെ കിലും മുതുവരെ അവ വായിപ്പാൻ കഴിഞ്ഞില്ല. ഏകിലും മറ്റു ലക്ഷ്യങ്ങളും കൊണ്ട് അറിയാൻ സാധിച്ചിട്ടുള്ളത്, സിസ്യുനാഗാക്കര, അസുര-കാഞ്ചിത (Chaldean) നാഗരികതയുടെ സമകാലിക മാത്രമല്ല. ശീനിന്യൂ കുടിയായിരുന്നു എന്നാണ്. രണ്ടിടങ്ങ ഭിലെയും ധാർമ്മികലഭവനകൾക്ക് വളരെ അടുപ്പമുണ്ടായിരുന്നു.” മെസാശപ്പാട്ടമിയയിലെ അസ്ഥിതിയ-കാൺഡിയ നാഗരികതയും സിസ്യുത നാഗരികതയും തമിൽ മത-ധാർമ്മിക പിഭാവനകളിൽ അടുപ്പമുണ്ടായെന്നും അതിനാൽ അവ സഹാദതികളും സാംകൂത്യായൻ്റെ പക്ഷം.
  23. ‘വിശദർശനങ്ങൾ’, പേജ് 540, 541
  24. ‘പ്രാചീന ലിഖിതങ്ങൾ’ (പുരാതന ലിപികളിലുള്ള വിവരങ്ങളുടെ ഒരു മലയാളംശ്രദ്ധം) by: ശ്രീ. വി.ആർ. പരമേശ്വരൻപിള്ള (M.A). പേജ് 26, 27-ൽ പറയുന്നു: “മിംഗതുപങ്ങൾ പലതും കിട്ടിയിരിക്കുന്നു. ശിശുക്കളെ എന്നി നിൽക്കുന്ന സ്വത്തിരുപ്പങ്ങളും ധാരാളം ലഭിച്ചിരിക്കുന്നു. യോഗാദ്യാസികളുടെ ദൃപങ്ങളാണ് ചിലവ്. മറ്റു ചിലവ് ദേവതകളുടെ പ്രതിനിധിയും വഹിക്കുന്നു. അക്കുട്ടനിൽ ഒരു ചെറിയ പ്രതി ശിവരെ

- പുർവ്വതുപമായ മുന്നു തിരിസ്യുള്ള ദേവനാബന്നൻ ഒരു മാർഷൽ പ്രസ്താവിക്കുന്നതിനെ അനേകം പേര് അനുകൂലിക്കുന്നില്ല. ആ വിഗ്രഹത്തിന് മുന്നു തലകളിലെല്ലാണ്ട് ഒരു ശവേഷകൾ പറയുന്നത്. എന്നു മാത്രമല്ല അതിലോട് മുംഖം പുലികളുടെത്തിന് സദ്യമും എന്നുപോയ്.”
25. ‘ഭാരതപുഴ,’ പേജ് 67.
26. വൃഥാന്തൻ, അധ്യായം 71, സുക്തം 23-ൽ നൂഹർന്നവിയുടെ അഭിസംഖ്യാധിതരയെ ക്രാന്തയോട് പുരാഹിതരയാൽ ഉപദേശിച്ചതായി പറയുന്നത് ഇങ്ങനെന്നയാണ്: നിങ്ങൾ നിങ്ങളുടെ ദേവമാരെ കൈവിട്ടുത്; വഴിനെയും സൃഷ്ടാളരന്നയും അഗ്നിമിന്നനയും ആളു വിനെയും നന്ദിനെന്നയും കൈവിട്ടുത്. ഇതിൽ നിന്നും സൃഷ്ടാള നോഹിയുടെ കാലത്ത് സൃഷ്ടേയയുടെ ആരാധ്യ ദേവനാബിന്നനു എന്ന് വരുന്നുണ്ടെല്ലോ.
27. ‘സഹായിയും സ്വഖാലി’-ക്ക് അല്ലാം ഇണ്ട്രു ഹജരിൽ അന്വേലാൻ എഴുതിയ അറബി വ്യാപ്താനഗ്രന്ഥം. വാല്പം 10, പേജ് 26-ൽ ബാവിയുണ്ടനു വാലിഡിനെ ഉഖിച്ച് ദേവ പ്രകൃത്യന്നു: “പ്രസ്തുത നാമങ്ങൾ ഇന്ത്യക്കാരിലേക്ക് പകർന്നു. അവരുടെ ദേവത കൾക്ക് ആ നാമങ്ങൾ ചെച്ചു. പിന്നീട് അറബിവ്യതിഭ്രംശക് ആ വിഗ്രഹങ്ങൾ കൊണ്ടുവാനെ അണിഞ്ഞു ലൗഹിച്ച് എന്ന അറബി പുഞ്ചാഹിതനായിരുന്നു.” ഇപ്പോൾത്തിൽ നിന്ന് സൃഷ്ടാള ദേവൻ ആരാധ്യിൽ സൃഷ്ടേയയുടെതും പിന്നീട് ഇന്ത്യക്കാരുടെതും അവസാനം അറബികളുടെതുമായി എന്നു മനസ്സിലാക്കാം. ഈ സൃഷ്ടാള ഇന്ത്യക്കാരുടെ തന്നെയാണെന്നും.
28. ‘ഭാരതയെ സാന്ദർഖാരിക സാമ്രാജ്യ ചരിത്രം: പുരാതനങ്ങൾ ശവേഷണങ്ങളുടെ ബഹുംഖ്യതയിൽ’ (ശ്രീ. പി. തോമസ് എഴുതിയതും പി.എ. ജോസഫ് വിവർത്തനം ചെയ്തതും ജോസഫ് തോമാ സണ്ടർ അൽറ്റ് കമ്പനി (പ്രസിദ്ധീകരിച്ചതുമായ ഒരു ചരിത്രപുസ്തകം) പേജ് 18-ൽ എഴുതുന്നു: “സിസ്യുത നിവാസികളുടെ മതബോധത്തെ കുറിക്കുന്ന കൂപ്തമായ രേഖകൾ ഇന്ത്യയിൽ കൈവന്നിട്ടുണ്ട്. ശവേഷകൾക്കും കണ്ണാട്ടിയിട്ടുള്ള അസംഖ്യം മുട്ടകളിൽ പരിലതിനേക്ക് കാണുന്നുടുത്ത് ഒരു അമാനുഷ വ്യഷ്ടിക്കാളും അഭിന്നീ പ്രതിരിക്ഷാ അവരുടെ പരബ്രഹ്മത്തെ പ്രതിരുപമായിക്കാം.... എക്കു ദേവവിശ്വാസികളായിരുന്നു അവർ എന്ന നിഗമനത്തിലാണ് മിക്കവാറും ശവേഷകൾ എന്നിച്ചേരിട്ടുള്ളതു്.”
29. വൃഥാന്തൻ അധ്യായം 71, സുക്തം 3. തുടർന്നുള്ളവയും നോക്കുക.
30. വൃഥാന്തൻ അധ്യായം 2, സുക്തം 255
31. തർജ്ജുമന്ത്രം വൃഥാന്തൻ-ആസാർ, വാല്പം 1, പേജ് 129, 130.
32. വിശ്വപിജനനാനക്കാൾ (സാഹിത്യ പ്രാർത്ഥക സഹകരണ സംഘം പ്രസിദ്ധീകരണം, കൊപംപതിപ്പ്, 1971) വാല്പം 3, പേജ് 321.
33. പ്രചപ്രി ലിവിതണ്ണൻ, പേജ് 28.
34. ഉത്പത്തി 10: 2-5-ൽ പറയുന്നു: “യാഹൈതിലോട് പുത്രനും: ‘ശാമർ, മാഗോർ, മാദായി, യാവാൻ, തുബൻ, മേശക, തിരാസ്’. ശാമറിൽ പുത്രനും: ‘അസ്പക്ക നാൻ, രീഹത്ത്, തോഗർമ്മാ’. യാവാൻഒടെ പുത്രനും: ‘എലിശാ, തർജിൾ, കിത്തീം, ഭാദാനാം’. ഇവരാൽ ജാതികളുടെ പീപുകൾ അതു ദേശത്തിൽനിന്ന് ദാഷ ഭാഷയായും ജാതി ജാതിയായും കൂലം കൂലമായും പിരിഞ്ഞു.” ഇതിൽ നിന്നും യാഹൈതിന് സന്ത തികൾ ദീപുകളെയാണ് ആവാസതാവളമായി സ്വീകരിച്ചതെന്നുവരുന്നു.
35. കീ. 956-ൽ അന്തിമ അറബി ചതിത്രകാരനായ അബുയുസ്താൻ മസുദിയാൽ വിചചി തമായ അറബിച്ചതിന്ത്രശന്ഥം, 2-ഓ വാല്പം, 144, 145 പേജുകൾ കാണുക.
36. അരത ശ്രദ്ധം, വാല്പം 1, പേജ് 131, 132 നോക്കുക. 132-ൽ പറയുന്നു: “അബുയുസ്താൻ സന്തതികളിൽ ഒരു സംഘം ഇന്ത്യൻ അതിർത്തികളിൽ ചെന്നുചേരുന്നു....അവർ ഇന്ത്യ കാരുടെ വർണ്ണങ്ങൾ സ്വീകരിച്ചു്.”
37. മഹാഭാരതം (വേദവ്യാസനിർത്തിമെന്നു കരുതപ്പെടുന്ന ഭാരതീയത്തുടെ മഹാ ശ്രാസകാവ്യം), സ്കന്ദം 9 നോക്കുക. ഇന്ത്യപ്രകാരം മനുവിനെ ഭാവിച്ചുവുട്ടെ ഇംഗ്ലീഷ്

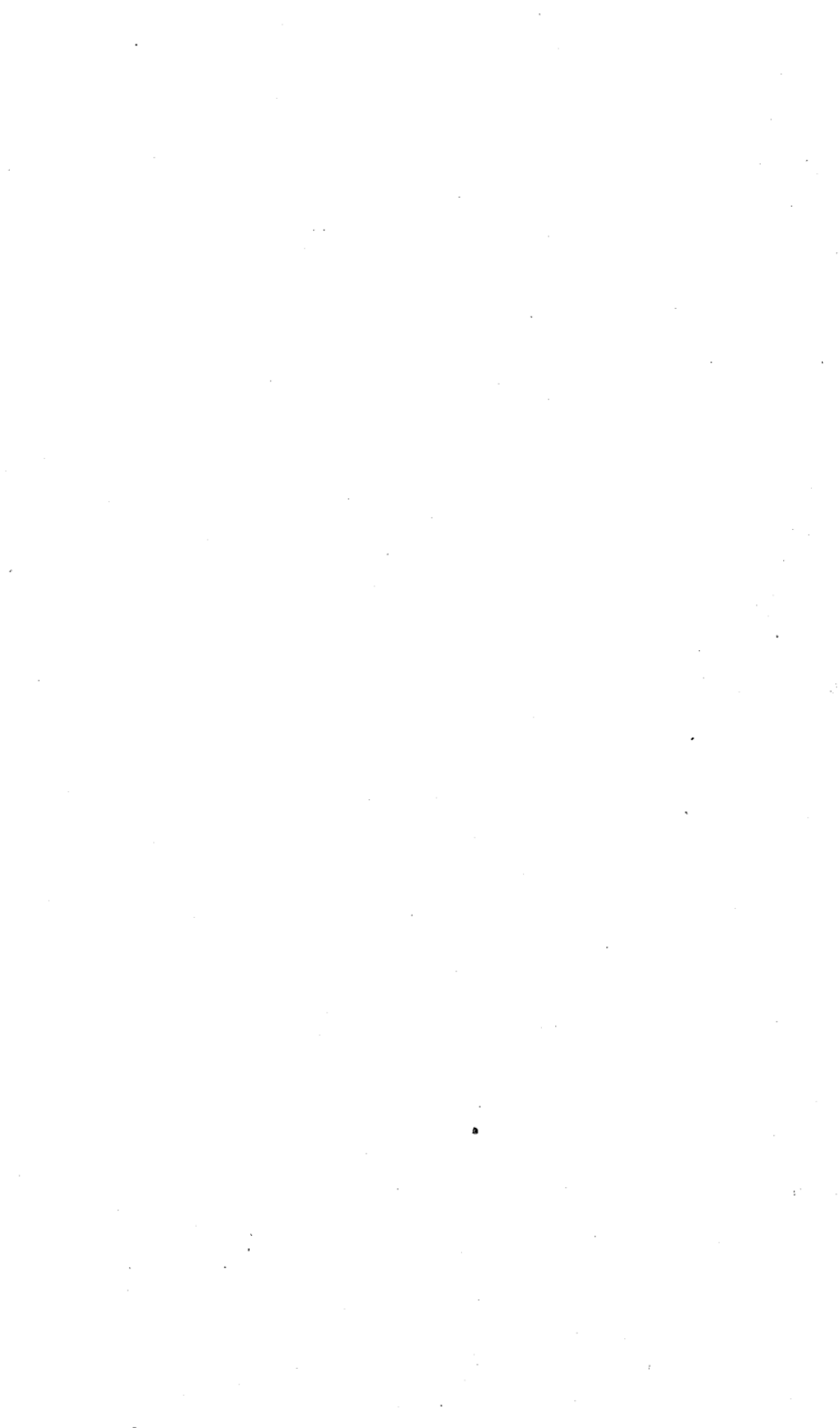
ರಗನಗ್ಯ ಕಲ್ಪಿಕವುಂ ಏ ಮೈ ಭ್ರಹ್ಮಾಕಂ ಅತೆಗೆಗಂಂ 8-೧೦ ಸ್ಕಂಚನಿಲ್ಯಂ ಕಾಗೊಂ. ಅತ್ಯ ಇಂದಣಿಯಾಗಳ:

- “ಸತ್ಯವಿಷಯದಾಂಜಲಿಗಳಾಂ ಸಂಪರ್ಯಾ ಯೆಗ ಭಾರತ ಉತ್ಸ ಸರೀಳಜಂಡಾತೋಯೆ ಶಾಹರಿಂ ಪ್ರವಿಷಯಾರೆ”
- ಹುತಿಯಿಂ ನಿಂತ್ಯಂ ಮನ್ಯ, ಪ್ರಾವಿಷಯರು ವಲಿಯ ಕುಲಪತಿಯಾಗಿರುತ್ತಾವೆನ್ಯಂ ಮಾನ್ಯಾ ಲಾಕಾಂ. ಪ್ರಾ, ನಾಮಾನ್, ರಕ್ಷಿತಾಯ್, ರಾಜಾಪ್ ಎಣಣಾಕೆ ‘ಹುತಾರ್’ ಶಾಂತಿನಿಗ್ ಅರ್ಥ ಅಂತ್ಯಾಂ.
38. ‘ಅರ್ಥಭಿಷಿಕ್ತವೃಂತಾನ್’ಈ (ವಾಲ್ಯಂ 2, ಪೆಷ್ 195) ಉಖತಿಷ್ಠತ.
39. ಅತೆ ಗ್ರಹಾತಿತ (ವಾಲ್ಯಂ 2, ಪೆಷ್ 196) ಉಖತಿಷ್ಠತ.
40. ಬೃಹತ್ತಾನ್, ಅಯ್ಯಾಯಂ 2, ಸ್ವಂತಂ 62-ರ್ಣ ವ್ಯಾವ್ಯಾಕಾರಿಯಿಂ ಹುಂಟ್ಯಾಕಸೀರ್ ತರಗ್ಗೆ ತಪ್ಯಾಸಿ ಮಂಬ್ಯಂ 1, ಪೆಷ್ 104-ರ್ಣ ಉಖತಿಷ್ಠತ. ಪ್ರಾರ್ಥತ್ಯಾತ ಬೃಹತ್ತಾನ್ ಸ್ವಂತಾತಿರಿಗ್ಗೆ ಸಾಂ ಉತ್ತರಾತ: ‘ಮುಸ್ತಿಂಂಕರ್, ಇತಿಹಾಸ್, ಐಕ್ಯಾಸ್ತಿತವರ್, ಸಾಂಪ್ರಿಕರ್ ಹುತಿಯಿಂ ಅಳ್ಳಾ ಸ್ವಾವಿಲ್ಯಂ ಅಂತ್ಯಾಂತಾತಿಲ್ಯಂ ವಿಶಾಸಿಕವ್ಯಾಕಯ್ಯಂ ಸಂಕ್ಷಿರ್ಮಂ ಅಂತ್ಯಾಂತಿಕವ್ಯಾಕಯ್ಯಂ ಪರ್ಯತವರ್ತಿಕ ಅವರ್ತುರ ರಕ್ಷಿತಾವಿಕಾತ ಪರಿಪಾಲಮಂತ್ರಾಂ. ಅವರೆಕ್ಕ ಯೆಸ್ಪ್ರಾಕಾಗೊ ಗ್ಯಾಂಪ್ಲ್ಯ ಅವರೆ ವೇರಿಕವ್ಯಾಗಾತ್ಯಮ್ಲ್ಯ್’ ಹುತಿಯಿಂ ನಿಂಗ್ ಮ್ಯಾ ಮ್ಯಾ ವಿಭಾಗಾಂತಾತಾಲ್ಯಾಲ್ಯ. ಸಾಂಪ್ರಿಕಾಲ್ಯ ಅಂತ್ಯಾ ಪ್ರಾಪಕರ್ಣಿ ಅಂತ್ಯಾಯಾಕಿಕಾಯಿತ್ಯಾವೆನ್ಯಂ ಯಾಕಿಕ್ಯಾಂತಾಲ್ಯಾಲ್ಯ.
41. ಪ್ರಸಿಖ ನಿರೀಕ್ಷಿಕಾಗಾಯ ಅರ್ಥಭಿಷಿಕ್ತವ್ಯಂ ತರಮಿಷ್ಯ (ಕ್ರಿ. 1263-1328) ಏಷ್ಯಾತಿಯ ‘ಅರ್ಥಿಂತ್ಯಾ ಅಲಾತ ಮರ್ತಿವಿಷ್ಯಿಗ್’ಈ ನಿಂಗ್, ಅರ್ಥಭಿತ್ಯಾ ವ್ಯಾಹಿತ್ಯಾನ್ ವಾಲ್ಯಂ 2, ಪೆಷ್ 196-ರ್ಣ ಉಖತಿಷ್ಠತ. ಅತಿಯಿ ಪಾಯ್ಯಾಗ್: “ಹಾರ್ಧಾರ್ಥ ಹುತ್ ಸಾಂಪ್ರಿಕಾಲ್ಯಾತ ಏ ಪ್ರತ್ಯೇಕ ಕೆಂಪ್ರಮಾಯಿ ತ್ಯಾಗ್ಯಂ. ಹುಸ್ಲಂತಾ ಅತ್ಯಾರೆವಿಷ್ಯಿ ಕಾಲತತ್ಯಂ ಪ್ರಾರ್ಥತ್ಯಾತ ಸಾಂಪ್ರಿಕಾಲ್ಯಾ ತತ್ತವಪಿತಕಾರಾತ್ಯಂ ಹುಸ್ಲಂತಾ ಅರ್ಥಾತ್ಯಾತ್ಯಾತ ಅವಸಾಗಾಸಮಯಂ ವರೆ ನಿಲಾಗಿಲ್ಕುಕಾಯ್ಯಾಂತಾಯಿ. ಸಾರ್ಥಾ ತ್ಯಾಗ್ಯಂ ಮ್ಯಾ ವೆಬ್ಲಾಯಾರ್ಥಂ ಅಯ್ಯಾಪಕಾರ್ಥಾಯಾಯಿ ಜೋಲಿ ಸೋಕಿಯಿತ್ಯಾಗಾತ ಅ ಸಾಂಪ್ರಿಕಾಲ್ಯಾಯಿತ್ಯಾಗ್ಯಂ. ಅವರಿತ್ಯ ಪಲಾತ್ಯಾ ಅಂಗ್ಯ ಹುಸ್ಲಂತಾ ಅಂಗ್ಯಗೆಕಿಷ್ಯಿತ್ಯಾಗ್ಯಂ ಪ್ರಸಿಖ ಮ್ಯಾಸಲಿಂ ಡಾರ್ಶಾಗ್ರಿಕಾಗಾಯ ಹಾರ್ಥಾಪಿ ಹಾರ್ಥಾಗಿಯಿಂ ವಾಪ್ಲೋಂ ಅವರಿತ್ಯಾ ನಿಂತ್ಯಂ ತತ್ತವಶಾಂತಿತಂ ಪರಿಷ್ಯಿ... ವೆಕ್ರಾಸ್ತವ ಯಂತ್ಯಾಗಿಗ್ಯಂ ಮ್ಯಾ ಓಮರ್ಕಾಸ್ಯಾಕಾರ್ಥಾಯ್ಯಂ ಮ್ಯಾ ಮತಂ ಅತಾಯಿ ತ್ಯಾಗ್ಯಂ. ಅವರೆ ಉತ್ತರಾಯ್ಯಾವರತ ಅರ್ಥಾತ್ಯಾವಿಯಾಗಿ ಪ್ರಾರ್ಥಮಣ ನಡತಿಯಿತ್ಯಾಗಾತ. ಹುಸ್ಲಂ ಓಮರ್ಕಾಸಿಯಿ ಯಾಂತ್ಯಾಂ ಪ್ರಾರ್ಥಾಗ ಅವಾಲಾಯಾಸಿರ್ ಕಾಗೊಂ. ಅವಯ್ಯಾದ ಏ ವಿಂಪಲ್ (ಅ ಶಿಮ್ಯಾವರ್ತಿ) ಉತ್ತರ ಯ್ಯಾವತಿಲ್ಲವಾಗಾಂ. ಓಮರ್ಕಾಸಿಲ್ ಇತ್ಯಾಂತರ ಪಾಳಿತಿಯಾದ ತಾಂತ ಏ ವಲಿಯ ಅವಾಲಾಯಾಂತ್ರಾಂ. ಅತಿಯಿರ್ ಏ ಹುತಿಯಿಂ ವಿಂಪಲ್ ಉತ್ತರಾಯ್ಯಾವತಿಯಾಗ್ಯಂ ನೆರೆಯಾಂ. ಹುತ್ (ಮ್ಯಾಪ್) ಸಾಂಪ್ರಿಕಾಲ್ಯಾಡತಾಯಿತ್ಯಾಗ್ಯಂ.” ಸಾಂಪ್ರಿಕಾಲ್ಯಿನ ಇಂಬಂಗಾಪ್ರಾಂತಾಯಿತ್ಯಾಗ್ಯಂ ಅಂಗ್ಯಾ ಕರಿಷ್ಯ ಏಕಾರೆವಾಯಿಶಾಸಿಕಾಲ್ಯಾ ಅಳ್ಳಾತ್ಯಾವರ್ತುಮಾಯಿ ರಣ್ಯ ವಿಭಾಗಾಂತಾತಾಯಿತ್ಯಾಗ್ಯಂ ಏಣ್ಯಂ ಅಂತ್ಯಾ ತ್ಯಾರ್ಥಾಪಿಯಾಗಾಂ. ಹುತ್ ರಣ್ಯ ವಿಭಾಗಾಂತಾತಾಯಿತ್ಯಾಗ್ಯಂ ವ್ಯಾಹಿತ್ಯಾನ್ ಸ್ವಾಚ್ಚಿತ್ಯಾಂತಾ.
42. ಹುತ್ ವಿವರಣೆತಾತ್ಯಾಂ ಏಣ್ಯಾಸೆಂಜ್ಯಾಪಿಯಿಯ ಬೆಂಡಾಗಿಕಾರ್ಯಾದ 11-೧ ಪತಿಪ್ಪ್, ವಾಲ್ಯಂ 17, ಪೆಷ್ 555-ರ್ಣ ನಿಂಗ್ ಸಾಂಪ್ರಿಕ ಸ್ವಂತಾಲಾಂ ನರ್ವಿ ತರಗ್ಗೆ ‘ಅರ್ಥಭಿತ್ಯಾ ವ್ಯಾಹಿತ್ಯಾನ್’ ವಾಲ್ಯಂ 2, ಪೆಷ್ 198 ಮತ್ತಾತ 201 ವರೆ ಸಂಪ್ರಾಪಿತಿಯಿರ್ ತರ್ತಾತ್ಯಾತ್ಯಾಕಾರಾಂ.
43. ‘ಲೋಕಪರಿತಂ’. (ಏ ಮಾತ್ರಾಭ್ಯಾ ಪ್ರಸಿಖಾಕರಣಾ- 1954) ಶ್ರೀ. ಕೆ.ವಿ. ಶೋಪಾಲಮೆ ಗೊಂ, ವಾಲ್ಯಂ 1, ಪೆಷ್ 66.
44. ‘ಅರ್ಥಭಿತ್ಯಾ ವ್ಯಾಹಿತ್ಯಾನ್’ ವಾಲ್ಯಂ 1, ಪೆಷ್ 47-ರ್ಣ ಉಖತಿಷ್ಠತ.
45. ‘ಸಂಪ್ರಕೃತ ಸಾಂಪ್ರಿತ್ಯಪರಿತಂ’ ಕ್ಯಾಸ್ತಾಂವೆತಕ್ಯ (ಏಣ್ಯಾ.ಪಿ.ಎಣ್ಯಾ. (ಪ್ರಸಿಖಾಕರಣಾ), ಪೆಷ್ 58.
46. ‘ವಿಶ್ವಾಂಜಾಗಾಕಾರಂ’, ವಾಲ್ಯಂ 2, ಪೆಷ್ 471. ಅತಿಯಿ ಪಾಯ್ಯಾಗ್: “ಹುರ್ಧಾ ಏಣ್ಯಾತ್ ಅರ್ಥಾರ್ಥಾರ್ಥಾ ಗಾರ್ ಏಣ್ಯಾರ್ಥಾಂ.”
47. ‘ತರ್ಜ್ಯಾಂತಾತ್ಯಾಂ ವ್ಯಾಹಿತ್ಯಾನ್’ ವಾಲ್ಯಂ 1, ಪೆಷ್ 414.
48. ‘ಬ್ರಾಹ್ಮಿವರೆಗಣ್ಯ’ ಏಣ್ಯಾತ್ ಹುತ್ತುರೆಕಾಸಿ ಏಣ್ಯಾಗಾಂ ಅರ್ಥಾಂ.
- “ಪೆರ್ಸಿಪ್ಯಾತಿಲ್ ಪಾಸರೆಗಾಯ ಏಣ್ಯಾ ಸುಂತಾತ್ಯಾಗಿಗ್ ವಾಗಾಂ ಚರ್ಯತರ್ತಾತ್ರಾ ತೆಗಾರ

- സിരീസ് പ്രതികൾ അല്ല കൊന്തുണ്ടായിരുന്നു” (“തർജുമാനുൽ ബുർജുൻ” വാല്യം 2, പേജ് 400, 401). “ദാനിയേൽ പ്രവാചകൻ എഴു ദർശനത്തിൽ അല്ല കൊന്തുണ്ടുള്ള എഴു ആട്ടക്കോറൻ നാടിതിരിൽ നിൽക്കുന്നത് കണ്ണു അവൻ പഠിഞ്ഞാറോടും വടക്കേറ്റും തൃപ്തിക്കുരുന്നു. ഇതുപോലെ ഏറക്കൊന്തുള്ള ഒരു കോല്ലടിനെന്നും അദ്ദേഹം ദർശിച്ചു. ഇവൻ അതുശ്രദ്ധക്കാധനേങ്ങാട ചെന്നു ഇരുക്കാനും ഇടിച്ചു. അതിനാൽ, അവൻ കൊഡാം രണ്ടും അടർന്നുപോയി. അന്തരം ഭാനിയേൽ പ്രവാചകൻ ഇരു ദർശനത്തിൽ പൊരുൻ ശ്രദ്ധിക്കാനാവാതെ അന്വഭാഗം നിൽക്കുണ്ടുമെങ്കിൽ ശ്രദ്ധിയേൽ (ശിഖീൽ) എന്ന മാലാവ വന്ന് പൊരുൻ വിശദിക്കിച്ചുകൊടുത്തത് ഇങ്ങനെന്നയിൽ തുന്നു: “ഇരുക്കാനുൻ പേരിഷ്യാരാജാവും ഏറക്കൊന്തുൻ യവന് രാജാവുമാൻ” (ബൈബിൾ, ഭാനിയേൽ പുസ്തകം 8-10 അധ്യായം നോക്കുക). ഇതിൽ നിന്നും പേരിഷ്യും മിഥിയാം നെപ്പിരുന്നത് സെസിസാധിയുന്നുപോവന്ന് മനസ്സിലാക്കാം. സെസിസിൽനിന്ന് ഒരു ധാനിയിൽ ഭാനിയേലിന് വല്ലതായ സഹൃദരി കല്പിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു. സെസിസ് സമാഹിച്ച വന്നിച്ചു സാമാജ്യം പിന്നീട് യവന് രാജാക്കന്നാരംൽ തോല്പിക്കപ്പെട്ടു. ഈതാ വണ്ണം, ഭാനിയേൽ പ്രവാചകനുണ്ടായ ദർശനത്തിൽനിന്നും പൊരുണ്ണി.
49. ക്രയശയ്യാൻ, 44: 28-ഉം 45: 1-4 -ഉം നോക്കുക. അവിടെ കോമൾ (സെസിസ്) എന്നപെട്ടി പാര്യുന്നു: “കോമൾ എൻ്റീ (യഹോവയുടെ) ഇടയിൽ, അവൻ എൻ്റീ ഹിതരഹാക്കയും നിവർത്തിക്കും എന്നും യതുശലം പണിയപ്പെട്ടുകൊണ്ടും സാന്നി കല്പിക്കുന്നു. യഹോവ തന്റെ അഭിസ്ഥിക്കതനായ കോമൾനേന്നാട് ഇപ്പോരം അനുഭിച്ചെപ്പെട്ടുന്നു: സാന്നി നിന്നുക്കു മുന്നായി ചെന്നു ദുർഘടങ്ങളെ നിപ്പിക്കുകയും താമ്രവാതിലുകളെ തകർത്ത് ഇരു സെവാകാനവലുകളെ വണ്ണിച്ചുകളിക്കുകയും ചെയ്യും. നിന്നെന്ന പേരുചൊല്ലി വിളിക്കുന്ന സാന്നി യഹോവ, യിസ്രായേലിന്റെ ഭദ്രവ തന്നെ എന്നും നി അനിയേജിന്തനീൻ സാന്നി നിന്നുക്കു ഇരുത്തിലുള്ള നിക്ഷേപങ്ങളെല്ലാം മറവിക്കണ്ണിലെ ഗൃഹത്തിനിക്കുള്ളും നന്നക്കു.” സെസിസ് ബഹിവിലോണിയാ സാമാജ്യം നിഷ്പ്രതാസം കീഴിട്ടുകൊണ്ടാണ് ഇരു പ്രവചനത്തിലെ സുചന. സെസിസിൽനിന്ന് 160 വർഷം മുമ്പായിരുന്നു ക്രയശയ്യം പ്രവാചകൻ്റെ കർണ്ണം. (തർജുമാനുൽ ബുർജുൻ, വാല്യം 2, പേജ് 403)
50. അതേ പുസ്തകം, 45 നോക്കുക.
51. വുർജുൻ 22:17-ൽ പറയുന്നു: “മുസ്ലിംകൾ, ധനുദിന്മാർ, സാമ്പികൾ, കെടുന്ത വർ, മജുസ്, സഹൃദരവാദികൾ ഇവർക്കിടയിൽ അല്ലാഹു വിജയമതുനുള്ളിൽ വണ്ണി തമായ തീരുമാനമടക്കുന്നതാണ്.” ഈ സുക്തത്തിൽ സഹൃദരവാദികൾ എന്നു പറഞ്ഞതിന്റെ വിവക്ഷ വിശദപരാധായകരാണ്. ശിഷ്ടം അബു വിജാഖാജും എത്തെങ്കി ലുംമാരു പ്രവാചകനെന്നും ആകാശഗ്രന്ഥത്തെന്നും അംഗീകരിച്ചവരുമെന്തെന്നു. ഇക്കുട്ടത്തിലെ ഓൺ സുത്തുപ്പട്ടണ്ടിന്റെ അനുയായികളായ മജുസിനെന്നും വുർജുൻ ഉൾപ്പെടുത്തിയി കൂടുതൽ.
52. പുർവ്വ മതഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ മൂഹമർ നബിയപ്പെട്ടി സംജ്ഞാനാമ രൂപത്തിലോ ഗുണനാ മന്ത്രിലോ പ്രവചിക്കപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടെന്നു സമർഥിക്കുകയും അത്തരം പ്രവചനങ്ങൾ ഭക്താധികൾക്കുകയും ചെയ്തിട്ടുള്ളതു എഴു അധ്യാത്മനെന്നും ഗവേഷണ ഗ്രന്ഥമാണ് അബ്ദുൽഹിബ് വിദ്യാർത്ഥിയുടെ ‘Mohammad in world Scriptures.’
53. ‘Mohammad in World Scriptures’ p. 47 നോക്കുക.
54. അബ്ദുല്ലുഹിലിബ്നുരെത്തമിച്ചു (ഫി. 590-652, ക്രി. 1193-1244) എന്ന അബ്ദു പണ്ണി പണ്ണി തന്നാൽ വിരുദ്ധത്തായ ഒരു ഹദിസ് ശ്രദ്ധമില്ല. ‘മുൻ്തവൽ അബ്ദുബാർ’. അതിൽ ‘ജിന്ദാ’ അധ്യായത്തിൽ ഇമാം സാഹിലും നിപ്പോർട്ടു ചെയ്തതായി ഉദ്ദിഷ്ടാണ് പ്രസ്തുത നബിവചനം.
55. ‘മുൻ്തവൽ അബ്ദുബാർ’ അല്ലെങ്കിൽ അബ്ദുബാൻ എഴുതുതിയ ‘രെനലുൽ എത്താർ’ എന്ന വ്യാവ്യാനഗ്രന്ഥം, വാല്യം 6, പേജ് 57 നോക്കുക.
56. അബ്ദുല്ലുഹിലിബ്നു (ക്രി. 973-1048)യുടെ ‘കിതാബുല്ലഹിൽ’ വിവർത്തനം: ‘അബ്ദുല്ലുഹിലി കണ്ണ ഇന്ത്യ’ (സംഹിതയും അക്കാദി (പാണിഡിക്കണം), പേജ് 17.

57. 'അൻഡ ഹർസാനുൽ കാമിൽ' (സുഫികളുടെ തത്ത്വശാസ്ത്രം വിവരിക്കുന്ന ഒരു അറബി ഗ്രന്ഥം) വാല്യം 2, പേജ് 80.
58. ഉത്പത്തി, 25: 2 എന്നാക്കുക.
59. ബുർജുൻ അധ്യായം 7, സുക്തം 85.
60. സംഖ്യാപുസ്തകം 31: 8,9-ൽ പറയുന്നു: "യഹോവ മോഹശയോട് കല്പിച്ചതുപോലെ അവർ മിദ്യാനുശൈഖ യുദ്ധം ചെയ്തു. ആണ്ടാങ്ങളെല്ല കൈയും കൊന്നു, നിഹാനിമാരുടെ കുട്ടത്തിൽ അവർ മിദ്യാനുശൈഖക്കും അധികാരിയായ എന്നി, രേഖകൾ, സൃഷ്ടി, ഫുർ, അഡി, എന്നീ അബ്ദു രാജാക്കന്മാരെയും കൊന്നു." ഇതിൽ നിന്നു ഹൃദിവംശം മിദ്യാനുശേഖരതെ അക്കാദാന്തം തെച്ചിരുന്നുവെന്നു മനസ്സിലാക്കാമെല്ലാ.
61. 'മിട്ടാനി' അമവാ 'മിത്താനി' എന്നാണ് ആധ്യാത്മിക ചർത്തകാരയാർ ഇവരുടെ രാജ്യത്തെ പിളിക്കുന്നത്. ഫേബാ. ഏ. അഭ്യൂപ്രിൻ തന്റെ 'ഓരോപ്പുമുള്ള തിരികെക്കുന്ന': "കെ. മ. 1500 നട്ടുത്ത് അനന്ദോഭിയയൽക്കു കുഞ്ചുലാഗം സിറിയവരെ 'ഹുറിയർ' എന്ന പേരിൽ പിന്നീട് സ്ഥാപിക്കുപ്പെട്ടു. ഹുറിയരുടെ സംസ്കാരായ 'ഹിക്സോസ്' (ഇടയിൽ രാജാക്കന്മാരും) എന്നാണു കുട്ടൻ പള്ളി ശക്തരായിൽനിന്ന് ഇംജിപ്പർ ആട്ടക്കിലുകു യുണാസിയി." (ഭാരതപ്പുഴ, പേജ് 103, 104). അദ്ദേഹം തുടക്കുന്നു: "സുപ്പിലാഹിയുമസ് ചക്രവർത്തിയിലും മിത്താനി ചക്രവർത്തിയായ മതിവസയും തമിലുള്ള ഒരു കരാറിൽ സാക്ഷികളായി പാണ്ടിക്കുള്ളത്. ഇന്ത്യ, ബിഹാർ, വരുനാ, നാസത്തുാദി പെവാടിക ദേവതക തെയ്യാം" (പേജ് 107). ഇതിൽ നിന്നെല്ലാം ഹുറിയർ അമവാ മിദ്യാനുർ ആരുവർഗ്ഗ കാരായിരുന്നുവെന്നു തെളിഞ്ഞെല്ലോ. മിദ്യാനുരാക്കട, ഇംഗ്ലാഫിനിന്നെക്കിൽ കെത്തുറ എന്ന ഭാര്യയിൽ കണ്ഠച്ച മിദ്യാന്തേ പിൻമുറക്കാരും. അപ്പോൾ ഇൻഡ്യാ -ആരുമാരും ഇംഗ്ലാഫാംിന്റേ സന്നാനപരവരയിൽപ്പുട്ടവരാകുന്നതാണ്. ഇതുപോകാരം ബ്രാഹ്മണ മതം ആട്ടക്കിൽ അഭവപ്പാരികൾ മതമായിരിക്കാവുന്നതുമാണ്.
62. ഇൻഡ്യാം ഒരു അസ്പർ ജൈവി (ദൽഹി) എന്ന മാസിക (വാല്യം 1, ലക്ഷം: 43) യിൽ ഉദ്ഘാടിച്ചത്.
63. ഭാരതത്തെ തത്ത്വചിത്ര (കറോട് ബുക്ക് പ്രസിദ്ധീകരണം, പേജ് 336)
64. അരുത് ഗ്രന്ഥം, പേജ് 336
65. ദൗഖംഗിത, അധ്യായം 4, ഫ്രോകം 7,8
66. വിശ്വവിജ്ഞാനകോശം, വാല്യം 3, പേജ് 823, 824 എന്നാക്കുക. ഭാഗവതത്തിലെ വാചകം ഇങ്ങനെയാണ്: "അമാസാര്യഗസ്ത്യാധ്യാത്മം ഭസ്യപ്രായേജ്ജുരാജ സുജനിതാ വിഷ്ണു ധാരണാ നാർന്ന കർക്കിട ജഗത്പതി!" (ഭാഗവതം, സ്കംഖം 1, അധ്യായം 3)
67. വീഷ്ണപ്പുരാണം, കാണ്ഡം 3, പർവ്വം 3, അധ്യായം 3, ഫ്രോകം 25.
68. 'ഔഗ്രഭാദ്' മൺസലം 8, സുക്തം 30, ഭക്ത് 2-ൽ പറയുന്നു: "തിപു കർശൻമാരായ ദേവൻമാരേ, മനുവിന് യജനിയരായ നിങ്ങൾ മുപ്പത്തിമൂന്നു പേരും ഇപ്രകാരം സ്ത്രീകൾ ക്രമപ്പെടുന്നു."
69. 'പിന്നുമത് ഒരർ തുഹിർ' (പിന്നുമതവും ഏകബെദ്ധവതവും) എന്ന ഇരു ചെറു ഉർദു കൂട്ടി മാലാനാ ഹാമിദി രചിച്ചതാണ്. അതിലെ 67-ാം പേജിലാണ് ഈത് ഉദ്ഘാടിച്ചത്.
70. 'ഔഗ്രഭാദ്' മൺസലം 1, സുക്തം 164, ഭക്ത് 46
71. അദ്ദേഹഗ്രന്ഥം മൺസലം 10, സുക്തം 114, ഭക്ത് 5
72. അദ്ദേഹഗ്രന്ഥം മൺസലം 10, സുക്തം 82, ഭക്ത് 3
73. 'ഔഗ്രഭാദത്തിലും' by വി.വി.കെ. വാലത്തൻ, പേജ് 125
74. 'ഔഗ്രഭാദ്' മൺസലം 10, സുക്തം 121, ഭക്ത് 1
75. അദ്ദേഹഗ്രന്ഥം, മൺസലം 10, സുക്തം 129, ഭക്ത് 12
76. ദയാനാട് സമർപ്പിയുടെ 'ഔഗ്രഭാദി ഭാഷ്യ ടുമിക്'. വിവർജ്ജനം 'വൈപരുട്ടുനം' by നാരേന്ദ്രഭൂഷണം, പേജ് 146, 147.

77. ഉദ്ധരണം, 'വിശ്വദർശനങ്ങളിൽ' പേജ് 551
78. ബുദ്ധനും അധ്യായം 58, സൂക്തം 7
79. 'ഖ്രിസ്തവാദസ്ഥാപനിഷത്ത്' മുന്നം 2
80. അബു ഖുസാ തിരിമിടി തന്റെ സഹിപ്പിൽ ഉദ്ധരിച്ചതും ഇമാം നവവി തന്റെ 'രിയാദു ട്രസ്റ്റാഫിൻ' ബാബുൽ മുജാഹദ്ദിയിൽ രേഖപ്പെടുത്തിയതുമായ ഒരു നബിവചനം. റിയാദു ട്രസ്റ്റാഫിൻ, പേജ് 68 നോക്കുക.
81. ബുദ്ധനും അധ്യായം 42, സൂക്തം 11
82. അദ്ദേഹമം, അധ്യായം 112, സൂക്തം 4
83. 'കേന്ദ്രാപനിഷത്ത്' വാഗ്യം 1, മുന്നം 3,4
84. ഇമാം ഗസ്സാലിയുടെ 'ഇഹ്രയാളബ്യിംഗിൻ' വാല്യം 4, പേജ് 362.
85. കേന്ദ്രാപനിഷത്ത് വാഗ്യം 2, മുന്നം 3
86. അദ്ദേഹമം, വാഗ്യം 1, മുന്നം 7
87. ബുദ്ധനും പരിയുന്നു: 'അവൻ ദ്വാഷ്ടകിഗോചരന്നു; എന്നാൽ ദ്വാഷ്ടകികൾ അവൻ ഗോചരം തുറയ്ക്കുന്നു.' (അധ്യായം 6, സൂക്തം 103)
88. 'Sacred Books of East,' vol. 1. Introduction.
89. 'വിശ്വദർശനങ്ങൾ' പേജ് 552.
90. അദ്ദേഹമം 552-ാം പേജിൽ സാംകുത്യായൻ പരിയുന്നു: "...പിരിശക്കം ഉണ്ടായ പ്ലാൻ ഉപനിഷത്കാലത്തെ യാർദ്ദിക നേതാക്കൾക്ക് പുനർജന്മവാദം ആവിഷ്കരിക്കേണ്ടിവന്നു. ഇവിടെയുള്ള സാമുദായ ഫൂജിജാഡർ, ഓരോ ജീവന്മാന മടങ്ങിച്ചുന്ന് അവരുടെ ചൊല്ലിട്ടുള്ള പാപങ്ങിൽന്നേ ശ്രീക്ഷ അനുഭവിക്കേണ്ടതിനുബേണ്ടിയാണ് എന്ന് അവർ വാദിച്ചു."
91. ശ്രീ. ഏ.ജി. കൃഷ്ണവാരുൺ എഴുതിയ 'ബുദ്ധമതം', പേജ് 23, 24-ൽ നിന്നും ഉല്ലംഘിച്ചത്.
92. ബുദ്ധനും അധ്യായം 21, സൂക്തം 92.
93. ബുദ്ധനും അധ്യായം 6, സൂക്തം 90.
94. ആനന്ദകുമാരമാമി- എറു.ബി. ഹോർണർ രചിച്ചതും പാഠ്യിട്ട് വി.വി. ശർമ വിവർജ്ജനം ചെയ്തതുമായ 'ഗൗതമ ബുദ്ധൻ' 23-ാം പേജിൽ ഉദ്ധരിച്ചത്.
95. ധർമ്മാന്വകാസാംബിയാൽ വിരചിതവും പി.ഗേഷ്യാറി അയ്യർ വിവർത്തനം ചെയ്ത തുമായ ഭേദവാൻ ബുദ്ധൻ' 454-ാം പേജിൽ ഉദ്ധരിച്ചത്.
96. ബുദ്ധനും അധ്യായം 74, സൂക്തം 1, 2
97. ഭഗവാൻ ബുദ്ധൻ, പേജ് 313 നോക്കുക.
98. അദ്ദേഹമം, പേജ് 315 നോക്കുക. മേൽക്കാണ്ടിപ്പ് ഒരു അരുളപ്പാടുകളും ബുദ്ധമത തന്ത്രിലെ പ്രാഥാണികഗ്രന്ഥമായ 'മഞ്ചയിമനികായം' (അക്കം 41) 'സാലേയുക സൃത' തന്ത്രിൽ നിന്നുണ്ട് കോസംബി സാമാജിക ഉദ്ധരിച്ചിട്ടുള്ളത്.
99. ഒരു അറബി ചത്രത്കാരനും വിവിധ മതങ്ങളുടെ അധ്യാപനങ്ങളെപ്പറ്റി പഠനം നടത്തിയ പ്രശ്നാഭ്യന്നുമായ മുഹമ്മദശ്രീഹിന്ദുസ്താനിയുടെ 'അൽമിലലു വന്നിഹാജ്' വാല്യം 1, പേജ് 45 നോക്കുക.
100. ബുദ്ധനും അധ്യായം 40, സൂക്തം 78
101. അദ്ദേഹമം അധ്യായം 35, സൂക്തം 24
102. അദ്ദേഹമം അധ്യായം 10, സൂക്തം 47
103. 'ഗൗതമബുദ്ധൻ', പേജ് 89-ൽ ഉദ്ധരിച്ചത്.
104. സാഖാവാൻ എന്ന സഹാബി (നബിശിഷ്യൻ) യിൽ നിന്ന് ഇമാം മുന്നലിം തന്റെ സഹാ ഫിൽ ഉദ്ധരിച്ച ഒരു നബിവചനത്തിൽ പരിയുന്നു: "ഭദ്രവത്തിന്റെ ഓർജ്ജം (മഹാപു ത്രയം) വരുന്ന കാലം വരെ എന്നെന്നു സമുദായത്തിൽ ഒരു വിഭാഗം സത്യത്തിൽ പ്രത്യുഷം മായി നിലകൊള്ളുന്നതായിരിക്കും. അവർക്ക് വജ്രക്രൂട്ട് ദ്വാഹം ബാധിക്കുന്നില്ല."



**15.00**



010

**ବୁଦ୍ଧି ଗୋକୁଳପ୍ରିୟା ଅଶ୍ରୁରେଖା**



ପ୍ରକାଶକ ଟ୍ରେ

## ପ୍ରଦୀପ ମହାନ୍ ଶାକିତ୍ତ ମହାନ୍